# 〈契理契機1之人間佛教〉2

(《人間佛教論集》) p.1~p.70)

釋貫藏 敬編 2020.6

目次3

| _ | <ul><li>探求佛法的信念與態度</li></ul>   | 10 |
|---|--------------------------------|----|
|   | (一)探求佛法的「信念」                   | 10 |
| , | 1.深信而要弘揚的佛法                    | 10 |
|   | (1) 引言                         | 10 |
|   | (2)點明:契理契機之人間佛教(舊有的抉發)         | 11 |
|   | ※立本本教淳樸,宏傳中期行解(天化應慎),攝取後期確當者   | 11 |
|   | 2.信念的引發與決定                     | 11 |
|   | (1)引發(在家時期):嚴重關切「佛法與現實佛教的差距太大」 | 11 |
|   | (2) 決定(出家來八年)                  | 12 |
|   | A.致力「印度佛教的探究」以解決問題             | 12 |
|   |                                |    |

1(1) 印順導師《佛在人間》〈人間佛教緒言〉p.17~p.18:

**契理與契機:佛法所最著重的,是應機與契理。**<sup>[1]</sup> 契機,即所說的法,要契合當時聽眾的根機,使他們能於佛法,起信解,得利益。<sup>[2]</sup> 契理,即所說的法,能契合徹底而究竟了義的。**佛法要著重這二方面,才能適應時機,又契於佛法的真義。** 

<sup>[1]</sup> 如專著重於契理,**或不免要曲高和寡了!**<sup>[2]</sup> 如專著重於應機,像一分學佛者,只講適應時代,而忽略了是否契合佛法的真義,**這樣的適應,與佛法有什麼關係!** 

**現在所揭示的人間佛教,既重契機,又重契理。**<sup>(1)</sup> 就契機方面說:著重人間正行,是最適合現代的需要,而中國又素來重視人事。…〔中略〕…人間佛教的論題,民國以來,即逐漸被提起。…〔中略〕…總之,人間佛教的時機適應性,確是引起各方面的重視了。<sup>(2)</sup> 人間佛教不但契應時機,更是契合於佛法的深義,大家應努力來弘揚!

(2)本文〈七 少壯的人間佛教〉(《華雨集第四冊》p.48~p.49)所說:

三、「時代傾向」: <sup>[--]</sup> 現在是「青年時代」,少壯的青年,漸演化為社會中心,所以要重視青年的佛教。這不是說老人不能學菩薩行,而是說應該重視少壯的歸信。適應少壯的佛教,必然的重於利他。人菩薩行的大乘法,是適應少壯唯一契機的法門。

<sup>[2]</sup> **現在是「處世時代」: 佛教本來是在人間的,佛與弟子,經常的「遊化人間」。**就是住在山林,為了乞食,每天都要進入村落城邑,與人相接觸而隨緣弘化。修菩薩行的,應該作利益人類的事業,傳播法音,在不離世事,不離眾生的原則下,淨化自己,覺悟自己。

(三) 現在是「集體(組織)時代」: 摩訶迦葉修頭陀行,釋尊曾勸他回僧伽中住;優波離想獨處修行,釋尊要他住在僧中;釋尊自己是「佛在僧數」的。佛法是以集體生活來完成自己,正法久住的,與中國人所說的隱遁,是根本不同的。適應現代,不但出家的僧伽,要更合理(更合於佛意)化,在家弟子學修菩薩行的,也應以健全的組織來從事利他而自利(不是為個人謀取名位權利)。

(3) 本文文末(《華雨集第四冊》p.69) 所說:

從印度佛教思想的演變過程中,探求契理契機的法門;也就是揚棄印度佛教史上衰老而瀕臨滅亡的佛教,而讚揚印度佛教的少壯時代,這是**適應現代,更能適應未來進步時代的佛法!** 

<sup>2</sup> 印順導師《平凡的一牛(重訂本)》p.168:

七十八年(八十四歲):我的著作太多,涉及的範圍太廣,所以**讀者每不能知道我的核心思想。**因此,三月中開始寫了《契理契機之人間佛教》(三萬字),**簡要的從「印度佛教嬗變歷程」,說明「對佛教思想的判攝準則」,而表示「人間佛教」的意義。**…[下略]…

<sup>3</sup> 案:凡「加框」者,皆為編者所加。

| B.「探求印度佛法」的立場與目標                    | 12       |
|-------------------------------------|----------|
| (A)深信佛法是「佛在人間,以人類為本」                | 12       |
| (B)「探其宗本,明其流變,抉擇而洗鍊」,以成「契理契機之人間佛教」  | 13       |
| (二)研究佛法的「態度」                        | 13       |
| 1.總說:為佛法而研究(不為研究而研究)                | 13       |
| 2.別詳                                | 15       |
| (1)「以三法印研究佛法」,才不會是變質的違反佛法的佛法        | 15       |
| A.詳「三法印的研究法」                        | 15       |
| (A) 涅槃寂靜                            | 15       |
| (B)諸行無常                             | 15       |
| (C)諸法無我                             | 15       |
| a.人無我                               | 15       |
| b.法無我                               | 15       |
| B.結評                                | 15       |
| (2)「宗教性、求真實、以古為鑑」,使佛法有利人類,永為眾生依怙    | 15       |
| (3)「八項根本信念與看法」,作為研究佛法的準則            | 17       |
| (三)結:澄流、正源,依本義攝發展勝義,以「更適應人心」而「跳出神天化 | 17       |
| ※立本本教,宏傳中期(天化應慎),攝取後期確當,以復興佛教而暢佛本懷  | 17       |
| 一门床供料用相占的公约                         | 18       |
| 二 印度佛教思想史的分判                        | 18       |
| (一)引言                               | 18       |
| (二)詳述                               | 18       |
| 1.「五期」的分判(《印度之佛教》)                  | 18       |
| 2.「三期」的分判(《說一切有部為主的論書與論師之研究》)       | 18       |
| 3.「大乘三系」的分判(〈法海探珍〉)                 | 19       |
| (1) 三系的起源地                          | 19       |
| (2) 三系的次第                           | 19       |
| (3) 三系的啟後與承先                        | 19       |
| 4.改正:第五期的「梵佛一如」,改正為「天佛一如」           | 20       |
| 5.綜說(表示)                            | 21       |
| 三 從印度佛教思想史論臺賢教判                     | 21       |
| 二、化中文师教心心文品全真教为                     | 21       |
| (一) 古德的「判教」(作為歷史的先後,是不符實況)          | 21       |
| (二) 古德的「教判」(與思想史的發展,是相當接近)          |          |
|                                     | 21       |
| 1.總說(表示)                            |          |
|                                     | 21       |
| 1.總說 (表示)                           | 21<br>22 |

| (A) 敘述                              | 22 |
|-------------------------------------|----|
| (B) 評比                              | 22 |
| B.賢首的小教                             | 22 |
| (A) 敘述                              | 22 |
| (B) 評比                              | 23 |
|                                     | 23 |
| A.天臺的通教與別教                          |    |
| (A) 通教——初期大乘                        | 23 |
| a.通「前(藏教)」                          |    |
| (a) 例證                              |    |
| (b) 結說                              | 24 |
| b.通「後(別圓)」                          | 24 |
| c.結說                                | 24 |
| (B) 別教——後期大乘                        |    |
| <b>B</b> .賢首的始教、終教、頓教               |    |
| (A) 始教、終教                           |    |
| a.與天臺「通、別」的差別,在於唯識的分判               | 26 |
| b.賢首立「始有(相始教)」的緣由                   |    |
| c.評論                                | 27 |
| (a) 論述                              | 27 |
| (b) 結評                              | 27 |
| (B) 頓教                              | 27 |
| (3)「秘密大乘佛法」——天臺與賢首的「圓教」             | 28 |
|                                     | 28 |
| B.臺、賢圓教的「共同」——如來為本                  | 28 |
| (A)『法華』與『華嚴』圓滿的佛果觀,還是不離釋迦而說毘盧遮那     | 28 |
| (B) 圓滿佛德的信仰與理想,與「秘密大乘佛法」,有一致的理趣     |    |
| (C)臺、賢重「理密(圓)」,與秘密大乘重「事密」,還有些距離     |    |
| 三)特論「大乘三系」2                         |    |
|                                     | 29 |
|                                     |    |
|                                     |    |
| 印度佛教嬗變的歷程                           | 30 |
|                                     | 30 |
| .史實的五期演變,如人一生,從誕生、童年、少壯、漸衰而老死       | 30 |
| .復興佛教而暢佛本懷方針:立本本教,宏傳中期(天化應慎),攝取後期確當 |    |
| 二)更從「各期教典本身的思想」論判                   |    |
|                                     |    |

|   | (1)每一時代的教典,都自稱最甚深究竟                   | . 31 |
|---|---------------------------------------|------|
|   | (2)到底那些教典最甚深,在信解者的理解不同                | . 31 |
| 2 |                                       | . 31 |
|   | (1)「佛法」: 先知「法住(緣起)」,後知「涅槃」            | . 31 |
|   | (2)「初期大乘」                             | . 31 |
|   |                                       | 31   |
|   | (A) 皆依「勝義(涅槃、空性)」                     | 31   |
|   | (B) 般若深義難信難解                          | 32   |
|   | a.為久學者說「生滅、不生滅皆如化」(即「皆依空性」)           | . 32 |
|   | b.為新學分別「生滅如化、不生滅不如化」                  | . 32 |
|   | B.龍樹論:依《般若經》的一切法空與但名無實,會通「佛法」的緣起中道    | . 32 |
|   | (3)「後期大乘」                             | . 34 |
|   | A.《解深密經》(「虛妄唯識論」所宗依)                  | . 34 |
|   | (A)為「五事具足者」,說一切諸法皆無自性(即般若經「為久學者說」)    | . 34 |
|   | (B) 為「五事不具足」, 依三性作顯了的解說(同般若經「為初發意者說」) | . 34 |
|   | (C)結:適應不同根性而有二類說法,『般若經』與『解深密經』一致      | . 34 |
|   | B.後期大乘經,以「如來藏」為主流                     | . 35 |
|   | (A)說「真常我(如來藏我)」,「真常心(如來藏心)」           | . 35 |
|   | (B)提出「空與不空」                           | . 35 |
|   | a.敘義                                  | . 35 |
|   | b.評比「空與不空」                            | . 35 |
|   | (a)與『般若經』「為初發意者說」的,非常吻合               | . 35 |
|   | (b) 與我國「空即不空、不空即空」的圓融說不同              | . 37 |
|   | (C) 評論                                | 37   |
|   | a.適應「神學(神我)」,說如來藏——佛德本有               | . 37 |
|   | (a) 論述                                | . 37 |
|   | i.淨化                                  | . 37 |
|   | <u>ii.適應</u>                          |      |
|   | (b) 經證                                | . 38 |
|   | <u>i.淨化</u>                           |      |
|   | <u>ii.適應</u>                          |      |
|   | b.影響:佛德本有,為「秘密大乘」所依;臺賢依此說「生佛不二」的圓教    |      |
|   | .從「方便」說                               |      |
|   | (1)「佛法」:六念(有點近於一般宗教,但非祈求他力救護)         |      |
|   | (2)「大乘佛法」與「秘密大乘佛法」                    |      |
|   | A.念佛:從觀「外在的佛」, 進而觀「自身是佛」, 終於求「即生成佛」   |      |
|   | (A)初期大乘——觀「外在的佛」                      |      |
|   | a.一般的(可淺可深)                           | . 40 |

| b.重要的:觀想念佛(從「念佛三昧」,理會出「是心作佛」、「三界唯心」)  | . 41    |
|---------------------------------------|---------|
|                                       | .41     |
| (C)秘密大乘佛法——求「即生成佛」                    | .41     |
| (D) 評                                 | . 42    |
| <u> </u>                              | . 42    |
| C.念天                                  | . 42    |
| (A)「佛法」——佛與人間弟子,勝過天神                  | . 42    |
| (B)「初期大乘」——天菩薩                        | . 43    |
| (C)「後期大乘」——天佛一如(神佛不二)                 | . 43    |
| (D)「秘密大乘佛法」                           | . 43    |
| a.叙事                                  | . 43    |
| b.評論                                  | . 43    |
| (a)方便出下流(不能「方便(而上流)至究竟」)              | . 43    |
| (b)「念佛」與「念(欲)天」的最高統一                  | . 45    |
| 五 佛教思想的判攝準則                           | 15      |
|                                       |         |
| (一)「龍樹四悉檀與覺音四部注釋書名」對比                 | . 45    |
| (二)依「四悉檀」判攝阿含                         |         |
| 1.判攝四阿含                               | . 46    |
| 2.判攝雜阿含的三分                            | . 46    |
| 3.結明:判攝,是約「主要理趣」                      | . 46    |
| (三)依「四悉檀」判攝四期佛教                       | . 47    |
| 1.總說(表示)                              |         |
| 2.別詳                                  |         |
| (1)「佛法」――「第一義悉檀」                      |         |
| (2)「初期大乘」――特色是「對治悉檀」                  |         |
| (3)「後期大乘」——重在「為人生善悉檀」(有「易行」誘導的傾向)     | _       |
| (4)「秘密大乘佛法」——融攝神教所有行儀,從欲樂中求成佛是「世界悉檀」  | _       |
| (5)喻:四期聖典,如乳一再加水賣,終於「佛法真味淡,印度佛教也不見」.  |         |
| (四)依「四悉檀」再次說明:與古德的教判相通,但抉擇取捨不同        |         |
| 1.一切聖典集成,只是四大宗趣的重點開展(不同適應的底裏,直接佛的自證)  |         |
| 2.由於「純正的、適應現代的要求」,而與古德的意見不同           |         |
| (1)「為佛法,為佛法適應現代」而學                    | _       |
| (2) 判:立本本教,宏闡中期(天化應慎),攝後期確當,以復興佛教暢佛本懷 | ₹<br>50 |
| 六 <b>契理而又適應世間的佛法</b>                  | . 50    |
|                                       |         |
| (一)立本於根本佛教之淳樸                         |         |
| 1.總說:阿含與律的「三寶」,是樸質而親切——人間三寶           | . 50    |

| 2.別釋                                   | 50 |
|----------------------------------------|----|
| (1)佛寶──佛出人間                            | 50 |
| (2)僧寶——依六和敬而精進修行,自利利他,達成「正法久住」         | 53 |
| (3) 法寶                                 | 54 |
| A.八正道——法的第一義                           | 55 |
| ※理智的德行的宗教,非神教的信心第一、重定而惑於神秘現象           | 55 |
| B.緣起——法的又一義                            | 58 |
| ※佛證緣起而大覺(正確、正常而究竟的正覺);不應迷失這不共世間的特質     | 58 |
| (二)宏傳中期佛教之行解                           | 58 |
| 1.初期大乘(中期佛教)的「解」                       | 58 |
| (1)約「(第一義而有)對治特性」(如偏頗發展,有副作用)          | 58 |
| A.對治「異論互諍」,而說「一切法正,一切法邪」(掃盪一切又融攝一切)    | 58 |
| B.對治「世間與涅槃差別論」,而說「煩惱即菩提」               |    |
| C.不滿重律的拘泥守舊,重法而說「罪不罪不可得故,具足尸羅波羅蜜」      | 60 |
| D.警語                                   |    |
| (2) 約「第一義」:「般若的深義」與「中觀的貫通」             |    |
| A.般若經的深義                               |    |
| (A) 專從空性發揚,而實「空性與緣起不二(世間即涅槃)」          |    |
| (B) 如不知立教的理趣,會引起偏差                     |    |
| B. 龍樹論的貫通                              |    |
| (A)中論:依大乘法而貫通『阿含』的中道緣起                 |    |
| (B) 大智度論:三法印即一法印(貫通『阿含』與初期大乘經)         |    |
| <b>2.</b> 初期大乘(中期佛教)的「行」               |    |
| (1)依「三心」修六度、四攝                         |    |
| (2) 菩薩真精神: 忘己為人(悲心)、盡其在我(空慧)、任重致遠(菩提願) |    |
| (三)                                    |    |
| 1.正名:改「梵化」為「天化(低級天的鬼神化)」               |    |
| 2.天化的原因                                |    |
| 3.天化的情况                                |    |
| (1) 重天神而輕人間                            |    |
| (2) 神教咒術等的祈求他力護持                       |    |
| (3) 求得消災、治病、延壽等現生利益,與低級的神教、巫術相近        |    |
| 4.結評:「神化」的信行,會迷失「佛出人間、人間大乘正行」而流入歧途     |    |
| (四)攝取後期佛教之確當者                          |    |
| 1.如來藏:為「畏無我者」,激發學修菩薩行的方便               |    |
| 2.虚妄唯識論:為「五事不具者」,顯了解說一切法空的方便           |    |
| (五)結:古代經論的解行,只要確立「不神化的人間佛教」原則,多有可以採用   | 68 |
| 上 心壯的 人間佛教                             | 70 |

| (一)宣揚人間佛教,「受虛大師影響,但有些不同」            | 70 |
|-------------------------------------|----|
| 1.探求「經說的依據」                         | 70 |
| 2.抉擇取捨不同                            | 70 |
| (1) 大師的思想:核心是中國佛教傳統(後期大乘)           | 70 |
| (2) 導師的思想                           | 71 |
| A.評論                                | 71 |
| (A)評「傳統思想(後期大乘)」:人菩薩行是不可能發揚         | 71 |
| (B) 評「秘密大乘佛法」: 這一思想傾向的最後一著          | 71 |
| B.抉擇:斷然贊同「佛法」與「大乘佛法的初期行解」           |    |
| 3.明確的「不神(天)化」立場                     | 71 |
| (二)從印度佛教史的抉擇,推重「佛法」與「初期大乘」          | 73 |
| 1.如人的一生,自童真、少壯、衰老而死亡                | 73 |
| 2.推重「(童真的) 佛法」與「(少壯的) 初期大乘」         | 73 |
| 3.「後期佛教」與「秘密大乘」,非常契合老年心態            | 73 |
| (1) 述「老年心態」                         |    |
| (2) 證「後期佛教與秘密大乘,非常契合老年心態」           | 74 |
| 4.結說:為佛法的久住世間而盡一分佛弟子的責任             |    |
| (三)重申『人間佛教要略』的要義                    |    |
| 1.總說「適應現代的佛法,即脫落鬼、神(天)化,回到現實人間的佛法本義 |    |
| 2.略述『人間佛教要略』的含義                     |    |
| (1) 論題核心:人、菩薩、佛                     |    |
| (2) 理論原則                            |    |
| A.法與律合一(「佛法」化世的根本原則)                |    |
| B.緣起與空性統一(大乘法,尤其是龍樹論的特色)            |    |
| C.自利與利他統一(為利眾生,而廣學一切,淨化身心)          |    |
| (3) 時代傾向                            |    |
| A.青年時代                              |    |
| B.處世時代                              |    |
| C.集體(組織)時代                          |    |
| (4) 修持心要:信、智、悲                      | 76 |
| 八 <b>解脫道與慈悲心行</b>                   | 77 |
| ( ) 司令,班明目婚扣的,了处各伙管压击你儿,仍到应目继述小钱好   | 77 |
| (一)引言:世間是緣起的,不能免於抗拒或俗化,但到底是越減少越好    |    |
| (二)明「解脫道」                           |    |
|                                     |    |
| 2.總說解脫行3.特詳出家與在家的「施」                |    |
| P·175叶山冬兴江冬中, 心                     |    |
| (1) 出家眾「法施(啟發、激勵人心,向上向解脫)」          | 78 |

| (2)在家眾多修「財施」                                                         | . 79                 |
|----------------------------------------------------------------------|----------------------|
| 4.結明:「出世」是超勝世間,不是隱遁、遠走;「出家」,更近人間                                     | . 79                 |
| (三)解脫心與利他的心行,並不相礙                                                    | 79                   |
| 1.疑難                                                                 | 79                   |
| 2.釋疑                                                                 | 79                   |
| (1) 解脫的心行,決不是沒有慈悲心行                                                  | . 79                 |
| A.佛世在家弟子「(外內) 財施的實例」                                                 | 80                   |
| B.佛世出家比丘「法施的實例」                                                      | 80                   |
| (2) 釋尊滅後的佛教發展中,有些確乎遠離佛法的本意                                           | 80                   |
| A.「無量三昧」例                                                            | . 81                 |
| (A)佛世:通無漏(解脫心與道德心不二)                                                 | . 81                 |
| (B) 佛後(小乘): 解說為世俗,不能解脫                                               | 82                   |
| B.「戒(尸羅)」例                                                           | 82                   |
| (A)律師們重戒相或拘泥固執                                                       | . 82                 |
| (B) 詳正義                                                              | 82                   |
| a.三學中戒 (尸羅)的本義:「性善」或「數習」(「戒體」)                                       | . 82                 |
| b.尸羅的十善行,以慈心為本(受戒,本是出於理性、同情而自覺應這樣)                                   | . 83                 |
| c.出家戒行(重於私德),也還是慈心為本                                                 | . 83                 |
| (3)結:通過「無我的解脫道」,才能有「忘我為人的最高道德」                                       | 84                   |
| (四)結論:菩薩大行,不離解脫道(般若),只是悲心強些,多為眾生不求急證.                                | 84                   |
| 九 人菩薩行的真實形象                                                          | 86                   |
| /L 八古座1JUJ兵員///家··································                   | . 60                 |
| (一)以三心為基本                                                            | 86                   |
| 1.發(願)菩提心                                                            | 87                   |
| (1)要說                                                                | 87                   |
| (2) 詳明                                                               | . 87                 |
| A.先要信解「佛陀的崇高偉大」(從釋尊一代化跡信解佛德偉大而發大心)                                   | . 87                 |
| B.「緣眾生苦起大悲心」,引發「上求下化的菩提心」,並修達「不退」                                    | . 87                 |
| 2.大悲心:菩薩行的根本                                                         | . 88                 |
| (1)以解脫「生死苦」為最高理想,故單說「大悲為本」                                           | . 88                 |
| (2)「從人類、眾生的相互依存,到自他平等、自他體空」去理解修習                                     | 88                   |
| 3.空性見:緣起的空性(緣起即空性,空性即緣起)                                             | . 00                 |
|                                                                      |                      |
| (1) 五乘共法:緣起的「世間正見」                                                   | . 88                 |
|                                                                      | 88<br>88             |
| (1) 五乘共法:緣起的「世間正見」                                                   | 88<br>88<br>89       |
| (1) 五乘共法:緣起的「世間正見」(2) 三乘共法:緣起的「出世正見」(緣起的「三法印、三解脫門」)                  | 88<br>88<br>89       |
| (1) 五乘共法:緣起的「世間正見」<br>(2) 三乘共法:緣起的「出世正見」(緣起的「三法印、三解脫門」)<br>(3) 大乘不共法 | 88<br>88<br>89<br>89 |

| (1) 三心是修菩薩行所必要,悲心更重要(缺悲心,什麼都與成佛因行無關) | 90 |
|--------------------------------------|----|
| (2) 三心的修學,切勿高推聖境,要從切近處學習起            | 90 |
| (二)依三心而修行                            | 91 |
| 1.初學的菩薩(十善菩薩):依三心而行十善                | 91 |
| (1) 總說:依三心而修行,一切都是菩薩行                | 91 |
| (2) 詳述「十善菩薩」行                        | 91 |
| (3)初學菩薩行者「應有的認識」                     | 91 |
| A.要達成利他,不能不淨化自己(理想要高,實行要從切近處做起)      | 91 |
| B.自身進修中,隨分隨力利他;不斷進修,自身福智漸大,利他力量也越大   | 92 |
| 2.人菩薩的利他行                            | 92 |
| (1)「佛法」與「初期大乘」,予人菩薩行的啟示與依行           | 92 |
|                                      | 92 |
| (A) 普入社會,使人向善、向上,引發菩提心:維摩詰長者(在家大菩薩). | 92 |
|                                      | 92 |
| a.善財參訪的善知識:從自己所知所行而引人學菩薩行            | 93 |
| <b>b.</b> 阿含經的自作教人作                  |    |
| B.依行                                 | 93 |
| (2) 現代人間佛教的利他菩薩行                     |    |
| A.總說「慧行與福行」                          |    |
|                                      | 94 |
| (A) 慧行                               | 94 |
|                                      | 94 |
| C.結勸:菩薩發心利他,要站穩自己的腳跟(以三心行十善為基礎)      | 94 |
|                                      |    |
| →0 向正確的目標邁進                          | 94 |
| (一)確定:佛法有「不共一般神教的特性」                 | 94 |
| (二) 佛法的「寬容特性」引起副作用                   |    |
| 1.疑問                                 |    |
| 2.釋疑                                 |    |
| (1) 釋尊的原始佛法,寬容是有原則                   | 94 |
| (2)大乘佛教的無限寬容性,發展到一切皆方便,終於「天佛不二」      |    |
| 3.評                                  |    |
| [(1) 不反對、不能沒方便;但方便有時空適應性,應有「正直捨方便」精神 |    |
| (2)「人間佛教」似漸興,但應機方便的多,契理的少,本質還是「天佛一如」 |    |
| 4.警:有引起「印度佛教末後一著(為神教侵蝕而消滅)」的隱憂       |    |
| 5.結:人菩薩行,要「認清不共世間的特性,而適應今時今地今人」      |    |
|                                      | 98 |
| 1.成佛的久速異說,乃「隨機的方便」                   | 98 |

| 2.真正發大心的菩薩,從發心以來皆不計較這些                | 98    |
|---------------------------------------|-------|
| 3.龍樹呵責「以限量心論菩薩道」,而後期大乘又覺太久而有「速疾成佛」說   | 98    |
| 4.虚大師在佛法中的意趣,可說是人菩薩行的最佳指南             | 98    |
| ※導師責:想即生成佛,急到連菩薩行也不要了,真是顛倒            | 98    |
| (四)勸勉:不忍「聖教衰、眾生苦」,依菩薩正常道而坦然直進         | 99    |
| 1.人間佛教的人菩薩行,是「契機」,也是「純正的菩薩正常道(契理)」    | 99    |
| 2.引舊作以明「不住生死、不住涅槃,修菩薩行成佛的大方便」         | 99    |
| (1)長在生死利生,除「堅信願、養慈悲」,主要是「勝解空性」        | 99    |
| (2)特論「勝解空性的大用」                        | 99    |
| A.正見增上不墮惡趣                            | 99    |
| B.了達「生死與涅槃如幻如化」,在三心相應的利他中,一天天向上       | 99    |
| C.發願在生死中,「常見佛、常聞法、世世常行菩薩道(夙習三多)」      | . 100 |
| D.大乘經明一切法空,即是「不住生死、不住涅槃,修菩薩行成佛的大方便」   | 101   |
| (五)導師「再度表明自己」                         | . 103 |
| 1.繼承虛大師(非「鬼化」的人生佛教),進一步(非「天化」)給以理論的證明 | . 103 |
| 2.讚揚少壯的佛教,適應現代更能適應未來進步的時代             | . 104 |
| 3.永不離少壯佛法的喜悅,願生生世世在這苦難人間,為人間的正覺之音獻身   | . 104 |
| 付錄:關於「菩薩三大精神與大乘三心的比配」                 | . 104 |

# ——本文<sup>4</sup>——

# 一 探求佛法的信念與態度

# (一) 探求佛法的「信念」

#### 1.深信而要弘揚的佛法

### (1) 引言

三年前,宏印法師的『妙雲集宗趣窺探』說:「我積多年的見聞,總覺得這些人的 批評,抓不住印公導師的思想核心是什麼,換句話說,他們不知『妙雲集』到底是在傳 遞什麼訊息」!

最近,聖嚴法師在『印順長老的佛學思想』中說:「他的著作太多,涉及範圍太廣,因此使得他的弟子們無以為繼,也使他的讀者們無法辨識他究竟屬於那一宗派」。

二位所說,都是很正確的**!我在修學佛法的過程中,本著一項信念,不斷的探究,從全體佛法中,抉擇出我所要弘揚的法門;**涉及的範圍廣了些,我所要弘揚的宗趣,反而使

<sup>4</sup> 案:1、凡「首行未空二格的段落」,在印順導師的原文中,皆屬「同一段落」。

<sup>2、</sup>文中「上標編號」,為編者所加。

<sup>3、</sup>註腳引文,若為編者所略部分,以「…[中略](或[下略])…」表示。

<sup>4、</sup>註腳引文, 梵巴字原則上不引出。

<sup>5、</sup>印順導師原文中,括號內的數字,如「(1.001)」,表示原文本有的註腳。

### 讀者迷惘了!

#### (2) 點明: 契理契機之人間佛教(舊有的抉發)

※立本本教淳樸,宏傳中期行解(天化應慎),攝取後期確當者

其實**我的思想,**在民國三十一年所寫的『印度之佛教』「自序」,**就說得很明白:「立本**於根本佛教之淳樸,宏傳中期佛教之行解(梵化<sup>5</sup>之機應慎),攝取後期佛教之確當者, 庶足以復興佛教而暢佛之本懷也數」!

我不是復古的,也決不是創新的,是主張不違反佛法的本質,從適應現實中,振興純正的佛法。<sup>6</sup>所以三十八年完成的『佛法概論』「自序」就這樣說:「深深的覺得,「1」初期佛法的時代適應性,是不能充分表達釋尊真諦的。「2」大乘佛法的應運而興,……確有他獨到的長處。……宏通佛法,不應為舊有的方便所拘蔽,應使佛法從新的適應中開展。……著重於舊有的抉發,希望能刺透兩邊(不偏於大小,而能通於大小),讓佛法在這人生正道中,逐漸能取得新的方便適應而發揚起來」!

——這是我所深信的,也就是我所要弘揚的佛法。<sup>7</sup>

#### 2. 信念的引發與決定

這一信念,一生為此而盡力的,是從修學中引發決定的。

(1) 引發(在家時期): 嚴重關切「佛法與現實佛教的差距太大」

<sup>5</sup> 關於「梵化」,導師於本文改為「天化」。參見下文〈六 契理而又適應世間的佛法〉: 什麼是「(梵化之機應慎)」?**梵化**,應改為**天化**,也就是**低級天的鬼神化。** 

6(1) 印順導師《佛在人間》〈人間佛教要略〉p.99:

從人而學習菩薩行,由菩薩行修學圓滿而成佛——人間佛教,為古代佛教所本有的,現在不過將他的重要理論,綜合的抽鐸出來。所以不是創新,而是將固有的「刮垢磨光」。

佛法,祇可說發見,不像世間學術的能有所發明。**因為佛已圓滿證得一切諸法的實相,唯佛是創 覺的唯一大師;佛弟子只是依之奉行,溫故知新而已。** 

(2) 印順導師《佛法概論》p.18~p.19:

佛法雖是探本的,簡要的,卻是完成的。在傳布中,可以引申、闡發,可以作方便的適應,卻沒 有修正或補充可說。所以佛弟子的弘揚佛法,是「住持」,應特別注意佛法本質的保持。

7(1) 印順導師《華雨集第五冊》p.63~p.64:

我自己很慚愧,沒有能夠真正向修證的路子走。不過**對佛法方面,還是為了真理的追求,追求佛法的根本原理究竟是什麼樣?佛法如何慢慢發展?在印度有什麼演變?到中國來又為什麼發展成現在的現象?**我是基於這個意義來研究。

**因此,我的學佛態度是:我是信佛,**我不是信別人,我不一定信祖師。有人以為中國人,就一定要信中國祖師的教理,我並沒有這個觀念。假使是真正的佛法,我當然信,假使他不對,那就是中國人的,我也不信。**我是信佛法,所以在原則上,我是在追究我所信仰的佛法,我是以佛法為中心的。** 

我對世界上的學問懂得不多,雖然也寫許多文章,我所說的**主要是在追究佛法的真理。我要以根本的佛法,真實的佛法,作為我的信仰。了解它對我們人類,對我個人有什麼好處,**這是我真正的一個根本動機。

(2) 印順導師《佛法是救世之光》p.162:

佛法說信不排智,智以信成,達到信智合一,這與其他宗教的信仰大大不同。

(3) 印順導師《學佛三要》〈信心及其修學〉p.89: 必須從知而起信願,這才能保證必行。換言之,**沒有信智合一,決不能知行合一。**  在家時期,「我的修學佛法,一切在摸索中進行。沒有人指導,讀什麼經論,是全憑因緣來決定的。一開始,就以三論、唯識法門為研求對象,(法義太深),當然事倍而功半」。「經四、五年的閱讀思惟,多少有一點了解。……**理解到的佛法(那時是三論與唯識),與現實佛教界差距太大,這是我學佛以來,引起嚴重關切的問題」。** 

#### (2) 決定(出家來八年)

### A. 致力「印度佛教的探究」以解決問題

「佛法與現實佛教界有距離,是一向存在於內心的問題。出家來八年的修學,知道**(佛法)**<sup>[1]</sup> 為中國文化所歪曲的固然不少,<sup>[2]</sup> 而佛法的漸失本真,<sup>[A]</sup> 在印度由來已久,<sup>[B]</sup> 而且越(到後)來越嚴重。所以不能不將心力,放在印度佛教的探究上」(『遊心法海六十年』)。<sup>8</sup>

### B. 「探求印度佛法」的立場與目標

### (A)深信佛法是「佛在人間,以人類為本」

我在佛法的探求中,**直覺得**佛法常說的大悲濟世,六度的首重布施,物質的、精神的利濟精神,與中國佛教界是不相吻合的。

在國難教難嚴重時刻,<sup>[1]</sup>讀到了『增壹阿含經』所說:「諸佛皆出人間,終不在夭上成佛也」。<sup>9[2]</sup>回想到普陀山閱藏時,讀到『阿含經』與各部廣『律』,有現實人間的親切感、真實感,而不是部分大乘經那樣,表現於信仰與理想之中,<sup>10</sup>

而深信佛法是「佛在人間」,「以人類為本」的佛法。11

二十七年七月,因日軍的逐漸逼近武漢,**到了四川縉雲山的漢藏教理院。**…〔中略〕…

…〔中略〕…「佛法與現實佛教界有距離」,是一向存在於內心的問題。**出家來八年**的修學,知道為中國文化所歪曲的固然不少,而佛法的漸失本真,在印度由來已久,而且越來越嚴重。所以不能不將心力,放在印度佛教的探究上。…〔下略〕…

9(1)《增壹阿含經》卷 26〈等見品 34〉(大正 2,694a4-5):

[2]佛世尊皆出人間,非由天而得也。[2](諸)+佛【宋】【元】【明】。

(2)《阿毘達磨大毘婆沙論》卷 178(大正 27,893a18-21):

問:何不即於覩史多天成正等覺,而必來人間耶?

答: 隨諸佛法故。謂過殑伽沙數諸佛世尊, 皆於人中而取正覺故。… [下略] …

(3) 印順導師《佛法概論》p.13:

釋尊是人間的聖者,這本是歷史的事實。**但釋尊又給予深刻的含義說:「諸佛世尊,皆出人間,非由天而得也」**(增含・等見品)。這是說:佛是人間的正覺者,不在天上。天上沒有覺者,有的是神、梵天、上帝、天主們與他的使者。

10 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.8~p.9:

從二十一年夏天,到二十五年年底,除了在武昌佛學院(那時名義是「世界佛學苑圖書館」)專修 三論章疏半年,又到閩院半年,及其他事緣外,都**住在普陀佛頂山慧濟寺的閱藏樓,足足有三年。**…〔中 略〕…**讀到『阿含經』與各部廣『律』,有現實人間的親切感,真實感,而不如部分大乘經,表現於信 仰與理想之中。這對於探求佛法的未來動向,起著重要的作用。** 

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.6~p.13:

**十九年秋天**,我在普陀山福泉庵出家了。…〔中略〕…

<sup>…〔</sup>中略〕…

<sup>...〔</sup>由眩〕...

<sup>11</sup> 印順導師《印度之佛教》p.a1~p.a2:

### (B) 「探其宗本,明其流變,抉擇而洗鍊」,以成「契理契機之人間佛教」

也就決定了探求印度佛法的立場與目標,如『印度之佛教』「自序」所說:「深信佛教於長期之發展中,必有以流變而失真者。探其宗本,明其流變,抉擇而洗鍊之,願自治印度佛教始。察思想之所自來,動機之所出,於身心國家實益之所在,不為華飾之辯論所蒙(蔽),願本此意以治印度之佛教」。12

**所以我這一生,**雖也寫了『中國禪宗史』,『中國古代民族神話與文化之研究』;對外也 寫有『評熊十力的新唯識論』,『上帝愛世人』等,**而主要是在作印度佛教史的探討;**而 佛教思想史的探究,**不是一般的學問,而是「探其宗本,明其流變,抉擇而洗鍊之」, 使佛法能成為適應時代,有益人類身心的,「人類為本」的佛法。** 

### (二) 研究佛法的「態度」

# 1. 總說:為佛法而研究(不為研究而研究)

印度佛教思想史的研究,<sup>14</sup>我是「為佛法而研究」,不是為研究而研究的。<sup>15</sup>

二十七年冬,梁漱溟氏來山,自述其學佛中止之機曰:「此時、此地、此人」。···[中略]···時治唯識學,探其源於『阿含經』,讀得「諸佛皆出人間,終不在天上成佛也」句,**有所入。** 

釋尊之為教,有十方世界而**詳此土,**立三世而**重現在,**志度一切有情而**特以人類為本。**釋尊之本教, 初不與末流之圓融者同,動言十方世界,一切有情也,**吾為之喜極而淚。** 

12(1)印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.54~p.55:

我的修學佛法,為了把握純正的佛法。從流傳的佛典中去探求,只是為了理解佛法;理解佛法的重點發展及方便適應所引起的反面作用,經怎樣的過程,而到達一百八十度的轉化。…[中略]…泛神化(低級宗教「萬物有靈論」的改裝)的佛法,不能蒙蔽我的理智,決定要通過人間的佛教史實而加以抉擇。

這一基本見解,希望深究法義與精進持行者,能予以考慮!確認佛法的衰落,與演化中的神化、俗化有關,那末應從傳統束縛,神秘催眠狀態中,振作起來,為鈍正的佛法而努力!

(2) 印順導師《印度之佛教》p.a7:

中國佛教<sup>[1]</sup> 為「圓融」、「方便」、「真常」、「唯心」、「他力」、「頓證」之所困,已奄奄無生氣; [2]「神秘」、「欲樂」之說,自西而東,又日有泛濫之勢。

乃綜合所知,編**『印度之佛教』**為諸生講之。

(3) 印順導師《印度之佛教》p.325:

總之,**秘密者**以天化之佛、菩薩為崇事之本,以欲樂為攝引,以猙獰為折伏,大瞋、大貪、大慢之總和。而世人有信之者,則「」以艱奧之理論為其代辯,<sup>[2]</sup>以師承之熱信而麻醉之,<sup>[3]</sup>順眾生之欲而引攝之耳。

察其思想所自來,動機之所出,價值之所在,痼疾其可愈乎!

13(1)參見下文〈七 少壯的人間佛教〉所說:

我不是宗派徒裔(也不想作祖師),不是講經論的法師,也不是為考證而考證、為研究而研究的學者。我只是**本著從教典得來的一項信念,「為佛法而學」,「為佛教而學」,**希望條理出不違佛法本義,又能適應現代人心的正道,為佛法的久住世間而盡一分佛弟子的責任!

(2) 参見下文〈五 佛教思想的判攝準則〉所說: 但我不是宗派徒裔,不是學理或某一修行方法的偏好者。我是<sup>[1]</sup> 為佛法而學,<sup>[2]</sup> 為佛法適應於現 代而學的,所以在佛法的發展中,探索其發展的脈絡,而了解不同時代佛法的多姿多態,而作<sup>[1]</sup> 更独正的,<sup>[2]</sup> 更適應於現代的抉擇。

14 印順導師《無諍之辯》〈談入世與佛學〉p.230~p.237:

中國傳統佛教,似乎都不滿歷史考證的研究法。虛大師早年,對此也不能例外。···[中略]···專講修行,輕視文教,厭惡研究而外,最重要的,還是為傳統的某些觀念所束縛,深閉固拒,不能與現代的研究相闡接。···[中略]···這不是中國佛教徒不能,而是為某種權威的觀念所壓伏,而不願或不敢去研究

#### 而已!

通過歷史的考證法,為什麼為我國佛教界所嫉視呢?中國佛教界是重信仰、重修持、重傳統的; 而應用考證法的一分學者,或不免粗率,或方法與觀念不夠圓滿,因而引起憂慮與厭惡。**但因噎廢食, 並不就是好方法。** 

…〔中略〕…

「大乘非佛說論」的有力利器,是從文字典籍考察起來,大乘經的成立流通要遲一些。於是我國大乘信徒,對考證與歷史,是更加深惡痛絕了。其實,<sup>[1]</sup> 如事實確乎如此,重真理而不是迷信的佛弟子,就應該勇敢的接受歷史的事實,而不應痛惡。<sup>[2]</sup> 如認為不對,那就應本著護法的精神,去批駁他,糾正他。…[中略]…惟有以考證對考證,以歷史對歷史,才是一條光明的路。…[中略]…惟有在歷史的考證過程中,明白古代佛法流傳的真實情形,才能擺脫無意義的思想糾纏,進入更正確更光明的領域。

史的考證,對於固有的一切,有某些不同意見提出來,那是一定的。史的考證,不是唯一的治學方法,也不是絕對完善的方法。方法是死的,運用之妙,在乎其人。…〔中略〕…其實,如一考再考而就會完了的,那一定是憑空捏造,正所謂「一犬吠影,眾犬吠聲」。否則,真金不怕火來燒,真理愈辯而愈明。經上說:外道所說的,如染成金黃色的猴子,鮮艷動人,可是一搗就完了。佛法如染成金黃色的疊,越搗就越發光采。真實原是經得起考驗的,何必怕呢!

···〔中略〕···所以史的客觀研究,**我不認為是唯一的方法,也不以為是絕對完善的方法。隨之而來的,也不一定都是好的。但在適應現代,促成現代佛學的復興來說,這不能不說是一條光明之道**!

15(1)參見下文〈七 少壯的人間佛教〉所說:

我不是宗派徒裔(也不想作祖師),不是講經論的法師,也不是為考證而考證、為研究而研究的學者。

我只是本著從教典得來的一項信念,「為佛法而學」,「為佛教而學」,希望條理出不違佛法本義,又能適應現代人心的正道,為佛法的久住世間而盡一分佛弟子的責任!

(2) 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.39~p.55:

#### 三 治學以佛法為方法

…〔中略〕…

三、在佛法的進修中,漸漸的應用佛法,作為我研究佛法的方法。四十二年底,寫了『以佛法研究佛法』的短文。 $\cdots$ [中略] $\cdots$ 

**在研求的態度上,**應有「無我」的精神。「無我,是離卻自我(神我)的倒見,不從自我出發去攝取一切。在佛法的研究中,就是不固執自我的成見,不(預)存一成見去研究」,…〔中略〕…

**在方法上**,諸行無常,是「豎觀一切,無非是念念不住,相似相續的生滅過程」。諸法無我,是「橫觀(也通於豎觀)一切,無非是展轉相關,相依相成的集散現象」。…〔中略〕…

…〔中略〕…

**在立場上,**涅槃寂靜是研究者的信仰與理想,應為此佛法的崇高理想而研究。…〔中略〕…我在『入世與佛學』一文中,認為:…〔中略〕…佛法與佛學史的研究,作為一個佛弟子,應有純正高潔的理想——涅槃寂靜是信仰,是趣求的理想。為純正的佛法而研究,對那些神化的,俗化的,偏激的,適應低級趣味的種種方便(專重思辨也不一定是好事),使佛法逐漸走上衰運,我們不應該為正法而多多反省嗎?

… 「中略 ] …

#### 四 對佛法之基本信念

… [中略] …有人說我是三論宗,是空宗,而不知**我只是佛弟子,是不屬於任何宗派的。**有人稱 我為論師,論師有完整而嚴密的獨到思想(近於哲學家),**我博而不專精,缺乏論師的特性。**我重 於考證,是想通過時地人的演化去理解佛法,抉示純正的佛法,而丢下不適於現代的古老方便, 不是一般的考據學者。現在年紀大了,避免或者的誤解,或斷章取義的惡意誹毀,所以覺得有明 白交代的必要。**古代傳下來的佛法,我的基本見解,在寫『印度之佛教』時,已大致確定,曾明 白表示於『說一切有部為主的論書與論師之研究』的「自序」。**我這樣說:

…〔中略〕…

**我的修學佛法,為了把握純正的佛法。**從流傳的佛典中去探求,只是為了理解佛法;理解佛法的重點發展及方便適應所引起的反面作用,**經怎樣的過程,而到達一百八十度的轉化。**如從人

### 2. 別詳

### (1) 「以三法印研究佛法」,才不會是變質的違反佛法的佛法

我的研究態度與方法,民國四十二年底,表示在『以佛法研究佛法』一文中。

### A. 詳「三法印的研究法」

我是以**佛法最普遍的法則**,作為研究佛法(存在於人間的史實、文字、制度)的方法,主要是**「諸行無常,諸法無我,涅槃寂靜」。** 

### (A) 涅槃寂靜

「涅槃寂靜」,為**研究佛法者的究極理想。**16

### (B) 諸行無常

「諸行無常」,「從佛法演化的見地中,去發現佛法真義的健全與正常的適應」。

### (C) 諸法無我

「諸法無我」中,

### a. 人無我

人無我是:「在佛法的研究中,就是**不固執自我的成見,不(預)存一成見去研究」。** 

### b.法無我

法無我是:一切都是「在展轉相依相拒中,成為現實的一切。所以一切法無我,唯是相依相成的眾緣和合的存在」。也就因此,要**從「自他緣成」,「總別相關」<sup>17</sup>,「錯綜離合」中去理解。** 

#### B. 結評

這樣「研究的方法,研究的成果,才不會是變了質的違反佛法的佛法」。

### (2) 「宗教性、求真實、以古為鑑」,使佛法有利人類,永為眾生依怙

這一研究的信念,在五十六年(夏)所寫的「談入世與佛學」,18

列舉三點:「要重視其宗教性」,「重於求真實」,「應有以古為鑑的實際意義」,而說「真

間成佛而演進到天上成佛;從因緣所生而到達非因緣有;從無我而到達真常大我;從離欲梵行得解脫而轉為從欲樂中成佛;從菩薩無量億劫在生死中,演變為即身成佛;從不為自己而利益眾生,到為了自己求法成佛,不妨建立在眾生苦難之上(如彌勒惹巴為了求法成佛,不妨以邪術降雹,毀滅一村的人、畜及莊稼)。**這種轉化,就是佛法在現實世間中的轉化。** 

泛神化(低級宗教「萬物有靈論」的改裝)的佛法,不能蒙蔽我的理智,決定要通過人間的佛教 史實而加以抉擇。這一基本見解,希望深究法義與精進持行者,能予以考慮!確認佛法的衰落, 與演化中的神化、俗化有關,那末應從傳統束縛,神秘催眠狀態中,振作起來,為純正的佛法而 努力!

16 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.48:

涅槃寂靜是**研究者的信仰與理想,應為此佛法的崇高理想而研究。**「佛法的研求者,**不但要把文字所顧的實義,體會到學者自心;還要了解文字的無常無我,直從文字去體現寂滅」。** 

- 17 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.48:
  - 「…〔中略〕…總別相關」(相關,原文作無礙,今改)。
- 18 印順導師《般若經講記》〈《妙雲集》序目〉p.A4: 〈談入世與佛學〉,**想喚起佛教徒的自覺,不要一直滑向世俗中去。**

正的佛學研究者,要有深徹的反省的勇氣,探求佛法的真實而求所以適應,使佛法有利於人類,永為眾生作依怙」。<sup>19</sup>

以下,我想**對排斥信仰與思想的客觀研究,而表示我自己為學佛而佛學,依佛學而助成學佛的看法**:

…〔中略〕…

通過歷史的重考證的佛學,虛大師稱之為「歐美新研究派」,倒是很合適的。…〔中略〕…他們是不屬於佛教的,當然是沒有信仰與思想的。在研究的過程中,也會發出讚歎的聲音,也會有很好的研究成果。然而,這些與他們有什麼關係呢?作品也只是圖書館中的參考資料而已!老實說,佛教雖還是活在人間的宗教,但在他們看來,這只是歷史的殘餘,而等他們來慢慢洗刷清淨。

不過,人性到底是有受容性的,就是在神教及非宗教者(近代西方,充滿這一類的學者),正如佛所說的「異見異忍異欲異解」的錮蔽下,也會引起真正的好感,而發生對佛法的信仰。雖還是「寥若晨星」,但佛法到底逐漸的進入西方,而將多少影響偏激的西方人心。就西方說西方,沒有佛教的地方,這樣的研究,我是非常贊同的!日本學者,承受這種學風,由於生長有佛教的國家,容易理解佛學,所以在研究方面,有更多更好的成就。

然而一個有佛教的國家,純學術性的,科學主義的佛學研究者,幾乎百分之百,是佛教各宗的教徒。作為一個佛教徒,不是神教徒,不是非宗教者,而作離信仰與思想的,純學術性客觀主義的佛學研究,這真是最正確的研究方針嗎?日本佛學界,人材輩出,對於日本佛教的前途,是不勞(自顧不暇的)中國佛教界關心的。但同為佛教一分子,總不免泛起異樣的感覺,而一再懷疑:這是佛教徒對佛學研究的最正確方針嗎?

我也不知道,現代西方的天主教及基督教,神父與牧師們的神學研究,是否也標榜純學術性的, 科學主義的研究呢?怕未必如此。**假使西方的神教徒,也標榜信仰、思想與神學分離,而從事客 觀主義的神學研究,那麼西方神教的末日,也就近了!** 

以信仰者的立場,來作通過歷史考據的佛學研究,我有三點不成熟的意見:

- 一、研究的對象——佛法,要重視其宗教性。…〔中略〕…所以如忽略佛法為宗教的特性,以非宗教者的心境去研究,看作一般的哲學、文化,那縱有良好的成就,也很難是正確的,極可能是「失之毫釐,差以千里」的。研究佛學,最好當然是深入佛法,身心有所契會。至少也要信解佛法的宗教性,而予以理解研究。也就是要順著佛法是宗教的性格去研究,這才是客觀的尊重事實。…〔中略〕…
- …〔中略〕…宗教界的事實,是一般所難以想像的。所以研究佛學,一定要理會那個時代的佛教 實態,承認宗教領域內的宗教事實,而不能以現代人的想法,以無信仰的態度去研究的。…〔中略〕…
- …〔中略〕…但深受唯物思想侵襲的現代人心,對生死流轉(以及流轉)的解脫,不易引發真切的信仰,也就更說不上修證。…〔中略〕…把佛法解脫觀,局限在現實身心去解說,而拋棄無限生死的究竟解脫論。…〔中略〕…從釋尊以來,出家的聖者們,都是不惜一切犧牲,難忍能忍,難行能行,堅苦卓絕的,死生以之的,不悟不休的修行下去。這樣的精進修行,為了什麼?是為了現生幾十年,幾年間的有限苦迫,而求得餘生的有限自在嗎?犧牲一切而求取餘生的有限自在,未免太愚癡了吧!佛教古聖的修證,是不同「現法涅槃論」者所見的!

上面所舉的二例,都是淡化或抹去了佛教固有的宗教性。假如說,這是為了迎合現代人心, 姑妄言之的方便說法,那我也會報之以同情的微笑。假如說,這是經歷史考證,客觀研究所得的 佛法真意義,那就不敢苟同了。…〔中略〕…如以此為真實佛法而被公認,那無信仰的佛學,更將廣 泛地墮落下去。即使對佛教有傳統習慣上的情感,也不過作為文化遺產,照著自己的意欲去研究, 使自己成為佛學家與博士而已。

**二、以佛學為宗教的,從事史的研究考證,應重於「求真實」。**而真實的探求,是要在佛學發展過程中去把握的。…〔中略〕…

…〔中略〕…

求真實,不只希望了解各時代、各區域、各宗派······種種事理的真相,而是說:研究者要有探求佛法真實意趣的信念;將這種信念,貫入研究之中。···〔中略〕···在佛法真實及適應原則的闡明中,不僅確切地把握佛法的核心,明了種種法門,種種宗派的適應性,而各種法門,在佛法的真

<sup>19 (1)</sup> 印順導師《無諍之辯》p.237~p.249:

### (3) 「八項根本信念與看法」, 作為研究佛法的準則

那年冬天,在『說一切有部為主的論書與論師之研究』「自序」,

把「我的根本信念與看法」,列舉八項,作為研究佛法的準則(  $^{20}$ 

(三) 結:澄流、正源,依本義攝發展勝義,以「更適應人心」而「跳出神天化」

※立本本教,宏傳中期(天化應慎),攝取後期確當,以復興佛教而暢佛本懷

我是**在這樣的信念、態度、理想下,從事印度佛教思想史的研究,**但限於學力、體力,

實意趣中,也得到了統貫與應有的衡量。**在這種研究中,探求佛法的本質,以及新適應的正確方針。對現代佛學來說,這才不致為了適應,傾向於內世附俗,引起佛學墮落的危機!** 

佛法在印度,大乘佛教,以及中國的天臺、賢首等宗派,有一項傳統的精神,那就是探發佛法的真實意趣。以究竟真實為準繩,而統貫衡量一切法門。表現於古代的研究形式,這就是「判教」。雖然方法不同、觀點不同、結論不完全一致,而這種求真實的信念,推動鼓舞了佛教的前進。為了求法、傳法,梯山航海,不計一身的安危,而寫下佛教史上燦爛光輝的篇章!或解行精勤,終於從自心的契會中,通過經論,而發為不同的教理體系。一種「信智一如」、「悲智渾融」的佛教生命力,表現於古代的佛學(知識與經驗相結合的佛學),使佛法成為活著的宗教,不息的延續下來。古代的研究法,可供參考,現在當然不能拘囿於古老的形式。但那種求真實的精神,將永遠是佛學者所應遵循的。如沒有這種信念與精神,任何研究,或成就如何輝煌,都不外乎古董的鑑賞,歷史陳述的整理。雖足以充實莊嚴圖書館,而不能成為活的佛學!

三、史的研究考證,以探求真實為標的。在進行真實的研究中(從學佛說,應引為個人信解的準繩),對現代佛學來說,應有以古為鑑的實際意義。歷史的考證研究,切勿矜眩於古物的鑑賞! 我們要知道過去究竟怎樣;要知道過去究竟怎樣,正是為了要指導現在應該怎樣!這是承先啟後的歷史意義,研究歷史的真正意義!…〔中略〕…

…〔中略〕…

本來,佛教是有傳統性的。無論那一國家,那一宗派,珍惜傳統佛教的固有光榮,是佛教延續安定的一大力量。而且,對我們也有情感,如民族感情一樣。但現代佛學者,應有更廣大的心胸,樹立超地區、超宗派的崇高信仰——「惟佛法的真實是求,惟現代的適應(不違佛法而適應時代,不是隨俗浮沈)是尚」。對固有的佛法,應作善意的探討,而不應以指責呵罵為目的。但真實還是真實,絕不能因固有的宗派習見,而故意附會,曲為解說。真正的佛學研究者,要有深徹的反省的勇氣!探求佛法的真實,而求所以適應,使佛法有利於人類,永為眾生作依怙!

(2) 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.48~p.49:

我在『入世與佛學』一文中,認為:「**契合於根本大法(法印)的聖教流傳,是完全契合的史的發展,而可以考證論究的。在史的論證中,過去佛教的真實情形,充分的表現出來。**佛法(思想與制度)是有變化的,但未必進化。說進化,已是一隻眼;在佛法的流傳中,還有退化、腐化。**(試問:)佛法為什麼會衰落呢」!** 

然對於佛法中,為學問而學問,為研究而研究,為考證而考證的學者,不能表示同情。我以為:<sup>[1]</sup> 「一、研究的對象——佛法,應重視其宗教性」。<sup>[2]</sup>「二、以佛學為宗教的,從事史的考證,應重於求真實」。<sup>[3]</sup>「三、史的研究考證,以探求真實為標的。在進行真實的研究中 <sup>[A]</sup>(從學佛說,應引為個人信解的準繩),<sup>[B]</sup> 對現代佛學來說,應有以古為鑑的實際意義」。

佛法與佛學史的研究,作為一個佛弟子,應有純正高潔的理想——涅槃寂靜是信仰,是趣求的理想。為純正的佛法而研究,對那些神化的,俗化的,偏激的,適應低級趣味的種種方便(專重思辨也不一定是好事),使佛法逐漸走上衰運,我們不應該為正法而多多反省嗎?

<sup>20</sup> 印順導師《說一切有部為主的論書與論師之研究》p.a1 :

現在來看這部《印度之佛教》——二十五年前的舊作,當然是不會滿意的**!然一些根本的信念與看法,到現在凝沒有什麼改變。** 

**這些根本的信念與看法,對於我的作品,應該是最重要的**! <sup>[1]</sup> 假如這是大體正確的,那敘述與論斷,即使錯誤百出,仍不掩失其光采。<sup>[2]</sup> 否則,正確的敘述,也不外乎展轉傳抄而已。我的根本信念與看法,主要的有: ··· [下略] ···

成就有限,如七十一年六月致繼程法師的信上說:

「我之思想,因所圖者大,體力又差,致未能完全有成。<sup>[1]</sup> 大抵欲簡別餘宗,必須善知自他宗,故在《妙雲集》上編,曾有三系經論之講記,**以明確了知三宗義理之各有差別,立論方便不同。**<sup>[2]</sup> 晚年作品,**自史實演化之觀點,**<sup>[A]</sup> 從大乘佛法興起之因緣,興起以後之發展,進展為如來藏佛性——妙有說;<sup>[B]</sup> 從部派思想之分化,以上觀佛法之初期意義。**澄其流,正其源,以佛法本義為核心,攝取發展中之種種勝義,以期更適應人心,而跳出神(天)化之舊徑。此為余之思想,但從事而未能完成也」!** 

# 二 印度佛教思想史的分判

### (一) 引言

現在世界各地所傳的佛法,目標與修行、儀式,有相當大的差距,**但大體的說,都 是從印度傳來,因時地演化而形成的。** 

印度的佛教,從西元前五世紀,釋尊成佛說法而開始,流傳到西元十二世紀而滅亡。

### (二) 詳述

### 1.「五期」的分判(《印度之佛教》)

千七百年(大概的說千五百年)的印度佛教,我在『印度之佛教』中,分為**五個時期:** 一、聲聞為本之解脫同歸;二、菩薩傾向之聲聞分流;三、菩薩為本之大小兼暢;四、如來為本<sup>21</sup>之菩薩分流;五、如來為本之佛梵一如。

這五期中<sup>,[1]</sup>一、三、五,表示了**聲聞、菩薩、如來為主的,也就是修聲聞行,修菩薩** 行,修如來行,有顯著不同特色的三大類型;<sup>[2]</sup>第二與第四期,表示了由前期而演化到 後期的發展過程。<sup>22</sup>

#### 2. 「三期」的分判(《說一切有部為主的論書與論師之研究》)

在『說一切有部為主的論書與論師之研究』「自序」,又**以「佛法」,「大乘佛法」,「秘密 大乘佛法」——三期來統攝印度佛教。** 

- [三]**「佛法」**中,含攝了五期的**初期與二期,**也就是一般所說**「原始佛教」與「部派佛教」。**
- 「二」「**大乘佛法」**中,含攝了五期的**第三與第四期,**我通常稱之為「初期大乘」與「後期 大乘」。約義理說,「1」「初期大乘」是一切皆空說,「2」「後期大乘」是萬法唯心說。
- 〔三〕「秘密大乘佛法」有顯著的特色,所以別立為一類。

**三期的分類,正與秘密大乘者的分類相合,**如《攝行炬論》所說的「離欲行」,「地波羅蜜多行」,「具貪行」;《三理炬論》所說的「諦性義」,「波羅蜜多義」,「廣大密咒義」。<sup>23</sup>

<sup>21</sup> 案:「為本」,是「傾向」的誤植。

<sup>&</sup>lt;sup>22</sup> 參見印順導師《印度之佛教》p.7~p.9; p.188。

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 印順導師《華雨集第二冊》p.10:

註解~1.001<sup>(1)</sup>『攝行炬論』分三行:離欲行,波羅蜜多行,具貪行。<sup>(2)</sup>『三理炬論』作:「諦性義,波羅蜜多義,廣大密咒義」。**見法尊譯宗喀巴所造『密宗道次第廣論』卷一(北京菩提學會印本五** 六),與本書所分三類相同。

**因此,我沒有一般人那樣,**統稱後三期為「初期大乘」,「中期大乘」,「後期大乘」,**而在「前期大乘」、「後期大乘」外,把末後的「秘密大乘」獨立為一期。** 

這是**約思想的主流說,**如「大乘佛法」時期,「部派佛教」也還在發展中;「秘密大乘佛法」時期,「大乘佛法」也還在宏傳,只是已退居旁流了!

### 3.「大乘三系」的分判(〈法海探珍〉)

在「大乘佛法」中,我在三十年所寫的『法海探珍』中,說到了**三系:「性空唯名」,「康妄唯識」,「真常唯心」**,後來也稱之為**三論。** 

### (1) 三系的起源地

[-][1]「後期大乘」是真常本有的「如來藏,我,自性清淨心」,與<sup>[2]</sup>說一切法自性空的「初期大乘」,**都是起源於南印度而流傳北方的。** 

[二] 西元三、四世紀間興起的「虚妄唯識論」, **卻是淵源於北方的。** 

### (2) 三系的次第

真常——「如來藏,我,自性清淨心」法門,**融攝「虛妄唯識」而大成於中(南)印度,** 完成「真常唯心論」的思想系(如『楞伽』與『密嚴經』),

### 所以敘列這樣的次第三系。24

### (3)三系的啟後與承先

「一」**向後看,「真常唯心」是佛德本有論,正是「秘密大乘」的理論基礎:**25眾生本有如來功德,**才有成立即生成佛——「易行乘」的可能。**26

如來藏、自性清淨心、佛性,這一系(終教)經典的傳出,比無著、世親論要早得多;

而「如來藏藏識心」,『寶性論』的「佛界、佛菩提、佛德、佛事業」, 真常唯心大乘, 恰是在虛妄唯識(心)論發展過程中完成的。

(2) 印順導師《印度佛教思想史》p.294~p.301:

#### 第二節 融唯識而成的「真常唯心論」

興起於南印度的,真實常住的**如來藏為依說;**起於北方的,虛妄無常的**阿賴耶識為依說:二者是恰好是對立的。傳入中印度(北方人稱之為「東方」,因接觸而有了折衷與貫通。**如來藏,本來不一定說是「心」的,後來也就名為「如來藏心」。…[中略]…

···[中略]····如來藏通過自性清淨心,與生滅的妄識,開始了關聯的說明。

**真常清淨(如來藏)心,虛妄生滅(阿賴耶)心,是對立的,但漸漸聯合,如『楞伽經』所說:「如來藏藏識心」。**我以為,『阿毘達磨大乘經』,有重要的中介地位,無著的『攝大乘論』,是依『阿毘達磨大乘經』的「攝大乘品」而造的(22.015)。…[中略]…

···〔中略〕···唯識學不許依他起、虛妄分別識是性淨的,**但經「彼二分」的溝通,如來藏與阿賴 耶識的結合,順理成章的出現於大乘經了**。

**『楞伽經』與『密嚴經』,無著與世親的論書中,都沒有引述。**唐玄奘雜糅所成的『成唯識論』, 引用這兩部經,所以被認為「唯識宗」所依的經典,**其實經義是不屬於這一系的。**…〔下略〕…

(1) 中國佛教自以為最上乘,他修的也正是最上乘行呢! (2) **遲一些的「秘密大乘佛法」,老實的以菩薩行為迂緩,而開展即身成佛的「易行乘」,可說是這一思想傾向的最後一著。** 

<sup>24(1)</sup>參見下節〈三 從印度佛教思想史論臺賢教判〉所說:

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 案:「真常唯心」,即本節上文的「四、如來為本之菩薩分流」。「秘密大乘」,即本節上文的「五、如來 為本之佛梵一如」。

<sup>26(1)</sup>參見下文〈七 少壯的人間佛教〉所說:

[三] 向前看,聲聞部派的所以分流,主要是[1] 一、釋尊前生的事跡,以「本生」,「譬喻」,「因緣」而流傳出來,也就是佛的因行——菩薩大行的成立。[2] 二、大眾部分出的部派,思想接近大乘,如被稱為「諸法但名宗」的一說部,與《般若》法門的「性空唯名」,是非常接近的,這是從聲聞為本的「佛法」,進展到「大乘佛法」的過程。<sup>27</sup>

4. 改正: 第五期的「梵佛一如」, 改正為「天佛一如」

(2) 參見下文〈四 印度佛教嬗變的歷程〉所說:

(1) 到了「後期大乘」,說一切眾生本有如來藏,我,自性清淨心,也就是本有如來德性,**於是修念佛觀的,不但觀外在的佛,更觀自身是佛。**(2)「秘密大乘佛法」,是**從「易行道」來的「易行乘」,** 認為歷劫修菩薩行成佛,未免太迂緩了,於是觀佛身,佛土,佛財,佛業**(稱為「天瑜伽」),而求即生成佛。成佛為唯一目標,「度眾生」等成了佛再說。** 

(3)參見下文〈十 向正確的目標邁進〉所說:

太虛大師曾提出『本人在佛法中之意趣』,說到:「甲、非研究佛書之學者」,「乙、不為專承一宗之徒裔」,「丙、**無求即時成佛之貪心**」,「丁、為學菩薩發心而修學者。**……願以凡夫之身,學菩薩發心修行**,即是本人意趣之所在」(『優婆塞戒經講錄』)。

想即生成佛,急到連菩薩行也不要了,真是顛倒!虛大師在佛法中的意趣,可說是人間佛教,人菩薩行的最佳指南!

(4) 印順導師《印度佛教思想史》p.a4:

「大乘佛法」的菩薩大行太難了<sup>,[1]</sup>一般傾向於**重「信」的「易行道」**。<sup>[2]</sup>恰好**如來藏是佛智與色相莊嚴的本來具足,與「念佛」的是心作佛,自心是佛相通,「秘密大乘」這才觀自身是佛一一「天慢」,發展為即身成佛的「易行乘」。** 

即身成佛,不用修利濟眾生的菩薩大行,等成了佛再來利濟眾生。**難行不用修,佛果可以速成,對一般人來說,真可說太好了!** 

(5) 印順導師《印度佛教思想史》p.433:

<sup>(1)</sup> 重信心,重加持,重念佛,雖然往生淨土,不會再退失大心了,而成佛還是遙遠的。<sup>(2)</sup> 一般的宗教信行,總是希望能立即達成理想的。成就佛果是最理想的,可是太難又太久了些!

順應世間心行,如來藏我的法門出現:如來的無邊智慧,無邊的色相莊嚴,眾生是本來具足的。 在深信與佛力加持下,唯心(觀)念佛法門,漸漸的開展出依佛果德——佛身,佛土,佛財,佛 業為方便而修顯,這就是「果乘」、「易行乘」了!

「易行」,本來是為了適應「心性怯劣」的根性,**但發展起來,別出方便,反而以菩薩的悲濟大行為納根了!** 

(6) 印順導師《華雨集第三冊》〈修定——修心與唯心・秘密乘〉p.212~p.213:

「念佛三昧」<sup>(1)</sup> 本是想念外在的佛,由於傳出了眾生有如來藏,如來藏是(真)我的經說,念佛三摩地,不再只是觀他佛現前,進而<sup>(2)</sup> 觀佛入自身(「本尊入我,我入本尊」),<sup>(3)</sup> 引生自身是佛的天慢,發展到「現生成佛」。

**宗喀巴稱無上瑜伽為「最勝念佛」,是非常正確的!但如不能肯認眾生本有如來果德,還在修緣起 (不能說是「本具」)的勝義空觀,**雖在佛教發展中,不免有這類「續」、「論」,**其實只是附會、 雜糅而已。** 

- 27(1) 案:即本節上文「二、菩薩傾向之聲聞分流」。
  - (2) 印順導師《印度之佛教》p.5:

釋尊入滅已,下迄佛元四百年,佛教以孔雀王朝之崇信,漸自恆河流域而分化各方。<sup>[1]</sup> 東之大眾系,自毘舍離而央掘多羅、烏荼而遠化南印,後又沿西海濱北來。<sup>[2]</sup> 西之上座系,以摩偷羅為中心,或深入北方而至罽賓;或沿雪山麓而東化;或西南抵阿槃提、摩臘婆,且遠化於錫蘭。以分化一方,語文、師承、環境之異,學派之分流日甚。**然分化之主因,實為大乘入世傾向之勃** 

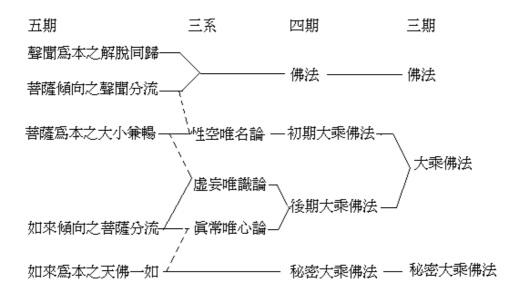
**發**•其見於辯論者,崇兼濟則有佛、菩薩聖德之諍;求適應,則有律重根本之諍;闡舊融新,則有有無「雜藏」之諍。分化之方式不一,而實為急於己利(聲聞)與重於為人(菩薩)兩大思想之激盪。此第二期之佛教,小乘盛而大乘猶隱,可曰「傾向菩薩之聲聞分流」。

還有,**第五期的「梵佛一如」,應改正為「天佛一如」。**因為

[1]「秘密大乘」所重的,不是離欲的梵行,而是欲界的忉利天,四大王眾天式的「具貪 **行」。**[2]而且,**「天」可以含攝一切天,**所以改名為「天佛一如」,要更為恰當些。 $^{28}$ 

### 5.綜說(表示)

我對印度佛教史所作的分類,有五期說;三期說;也可分三期的「大乘佛法」為「初期 大乘佛法」,「後期大乘佛法」,成為四期說。大乘佛法的三系說,開合不同,試列表如 下:



# 三 從印度佛教思想史論臺賢教判

#### |(一) 古德的「判教」(作為歷史的先後,是不符實況)|

上來依印度佛教史所作的分判,與我國古德的判教是不同的。

古德的判教,以天臺、賢首二家為最完善。但古德是以一切經為佛說,依佛說的先後而 **判的,**如古代的五時教 $^{29}$ ,『華嚴經』的三照 $^{30}$ ,**如作為出現於歷史的先後,那是不符實** 況的!

### (二) 古德的「教判」(與思想史的發展,是相當接近)

1.總說(表示)

印度後期的佛教,也流於天神的混濫。如印度的後期佛教,背棄了佛教的真義,不以人為本而以天為 本(初重於一神傾向的梵天,後來重於泛神傾向的帝釋天),使佛法受到非常的變化。…[下略]…

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 印順導師《佛在人間》p.22:

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup>【五時】判教用語。依大小乘經典之說法時期,判定**釋尊一生之說法為五個階段。又稱五時教。此五時** 之說,始於劉宋時代的慧觀,其後蕭齊時代的劉、隋代的天台智顗、唐代的法寶也各立五時說,但分 **法不同**•由於彼等皆視大小乘經典為佛說(實則大乘經典係佛滅後數百年始告陸續出現),因此所作的 教判,並不合歷史事實。茲分述如次:…[下略]…(中華佛教百科全書)

 $<sup>^{30}</sup>$ 【三照】以太陽順序照耀**高山、幽穀和平地**來比喻**佛陀教化眾生之順序次第。** $\cdots$ [中略] $\cdots$ 智顗在法華玄義卷一就**釋尊說法之順序**分為:**高山、幽穀、平地,並配列五時加以解說,**即:照高山 為華嚴時,照幽穀為阿含時,照平地則分為三時,依序為:方等時(食時,即午前八時)、般若時(禺 中,即十時)、法華涅槃時(正午)。(《佛光大辭典(一)》p. 641)

然天臺所判的化法四教,<sup>31</sup>賢首所判的五教(十宗),<sup>32</sup>從義理上說,與印度佛教思想史的發展,倒是相當接近的,試列表而再為解說:



# 2. 別詳

### (1)「佛法」——藏教、小教

「佛法」,與天臺的藏教,賢首的小教相當。

# A. 天臺的藏教

(A) 敘述

天臺稱之為**藏教,依經、律、論立名。** 

### (B) 評比

『法華經』雖說到「小乘三藏」,**但藏教不但是聲聞,也有菩薩,佛。** 

**菩薩大行**,如南傳『小部』中的『本生』;漢譯『十誦律』等,也說到「五百本生」。**佛**, 除經律中釋尊的言行外,南傳『小部』中有『所行藏』,『佛譬喻』;在漢譯中,佛譬喻 是編入『根本說一切有部毘奈耶藥事』中的。

「佛法」既通於聲聞(緣覺)、菩薩、佛,稱之為「藏教」,應該比「小教」好些。

#### B. 賢首的小教

### (A) 敘述

賢首的小教,就是十宗中的前六宗,**從犢子部的「我法俱有宗」,到一說部的「諸法但 名宗」。**<sup>33</sup>

聲聞乘的部派多,論典多,見解也多。**以從空到有的意義來觀察,玄奘三藏曾有六宗之判。** 

<sup>31【</sup>五時八教】智顗所主張之天台宗教判。即將佛教諸經典之內容加以分類、解釋。<sup>(1)</sup>從**釋尊說法之順序** 分為華嚴、鹿苑、方等、般若、法華涅槃等**五時;**<sup>(2)(A)</sup>從**教導眾生之形式方法**分為頓、漸、祕密、不 定等四種類**(化儀四教);**<sup>(B)</sup>又依**適應眾生根機而教導之教理內容**,分為藏、通、別、圓等四種類**(化 法四教)。**以上總稱為五時八教,其關係如左表所示。(《佛光大辭典(二)》p. 1132)

<sup>32【</sup>五教十宗】賢首宗的教相判釋。賢首宗人為表明自宗在佛教當中的位置,故依自宗的宗義把**釋迦如來** 一代所說的教法分別判作五教十宗。

**五教**是依所詮法義的淺深,把佛一代所說教相分為五類。…〔中略〕…小乘教、大乘始教、終教、頓教、圓教。…〔下略〕…(中華佛教百科全書)

<sup>33</sup> 印順導師《性空學探源》p.104~p.105:

一、我法俱有宗——犢子本末五部及說轉部(經量本計)

二、法有我無宗——說一切有部

三、法無去來宗——大眾分別說系及經量部

### (B) 評比

在這裏可以看出:天臺的藏教,主要是依三藏說的;賢首的小教,重於佛教界的事實。

小教——六宗是部派佛教,不能代表一味和合的原始佛教。「小教」與六宗,顯然的不如稱為「藏教」的好!

# (2)「大乘佛法」——「初期大乘」與「後期大乘」

### A. 天臺的通教與別教

天臺的「通教」與「別教」,與「初期大乘」及「後期大乘」相當。

### (A)通教——初期大乘

天臺家用一「**通**」字,**我覺得非常好!** 

# a. 通「前 (藏教)」

### (a) 例證

如<sup>[-][1]</sup>般若波羅蜜是**三乘共學的。**<sup>[2]</sup>**阿羅漢所證,與菩薩的無生忍相當,只是**菩薩悲願深切,忍而不證吧了。<sup>34[3]</sup>大乘經廣說空義,每**以聲聞聖者的自證為例。** 

[二]《般若經》<sup>[1]</sup>說:聲聞而證入聖位的,不可能再發菩提心了,**這是通前(藏教),只剩七番生死,不可能再歷劫修菩薩行。**<sup>[2]</sup>但接著說:「若發阿耨多羅三藐三菩提心,我亦隨喜,終不斷其功德。所以者何?上人應更求上法。」**這是可以發心,應該進向大乘**了。<sup>35</sup>

四、現通假實宗——說假部

五、俗妄真實宗——說出世部

六、諸法但名宗——一說部

34 (1) 印順導師《空之探究》p.152~p.153:

在佛教界,慧解脫聖者是沒有涅槃智的;俱解脫者有涅槃智,是入滅盡定而決定趣涅槃的。惟有 另一類人(絕少數),**正知見「有滅涅槃」而不證得阿羅漢的;不入滅盡定而有甚深涅槃知見的, 正是初期大乘,觀一切法空而不證實際的菩薩模樣。** 

大乘法中,菩薩觀空而不證實際,當然是由於智慧深,悲願切(還有佛力加持),而最原始的見解, 還有「不深攝心繫於緣中」(25.011);不深入禪定,因為入深定是要墮二乘、證實際的。所以『觀彌勒菩薩上生兜率陀天經』說:彌勒「雖復出家,不修禪定,不斷煩惱」(25.012)。被稱為菩薩的持經譬喻師法救也說:「菩薩雖伏我見,不怖邊際滅,不起深坑想,而欲廣修般羅若故,於滅盡定心不樂入,勿令般若有斷有礙」(25.013)。正見甚深法的菩薩,從這樣的情況下出現。

**悲願力所持,自知「此是學時,非是證時」。**所以不盡煩惱,不作究竟想,不取涅槃,成為觀空而不證空的菩薩。**最深微的,名為無生法忍。阿毘達磨中,忍是無間道;稱為忍,表示是知而不是證入的意思。** 

- (2) 印順導師《華雨集第四冊》p.293: 菩薩得無生刃,住不退轉,**以點芋無所住,非願為** 
  - 菩薩得無生忍,住不退轉,**以般若無所住,悲願為方便,不證實際(證即同小乘涅槃)。**得無生忍菩薩,悲願方便,遊一切佛土,見佛聞法,「莊嚴佛土,成熟眾生」,趣入一切智海。
- (3) 印順導師《般若經講記》p.36:

**無餘涅槃,為三乘聖者所共入,菩薩也會歸於此。**菩薩安住**無住大涅槃,即此無餘涅槃的無方大** 用,能悲願無盡,不證實際罷了!

35《摩訶般若波羅蜜經》卷7〈問住品27〉(大正8,273b29-c5):

(1) 諸天子若入聲聞正位,是人不能發阿耨多羅三藐三菩提心。何以故?與生死作障隔故。(2) 是人若發阿耨多羅三藐三菩提心者,我亦隨喜。所以者何?上人應更求上法,我終不斷其功德。

[三] 從**思想發展**來說: [1] 無我我所就是空;空、無相、無願——三解脫門,是**《阿含經》**所說的。 [2] **部派**中說:十方有現在佛;菩薩得決定(無生忍),能隨願往生惡趣;證知滅(不生不滅)諦而一時通達四諦;人間成佛說法是化身:

### (b) 結說

「初期大乘」不是與「佛法」(藏教)無關,而是從「佛法」引發而來的。

發揚大乘而含容傳統的三藏教法,正是大乘初興所採取的態度。<sup>36</sup>

### b. 通「後(別圓)」

「初期大乘」多說空義,**而空的解說不同,如『涅槃經』以空為佛性,**這就是**通於「別」「圓」**了。

### c. 結說

「通」是「通**前藏教,**通**後別圓**」,

36(1) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.938:

如大乘行者,當然認為勝於(傳統的)聲聞乘,希望聲聞人來學習大乘。「般若法門」<sup>[1]</sup> 尊重聲聞人,以為阿羅漢與具正見的(初果),一定能信受般若。<sup>[2]</sup> 已證入聖位的,如能發菩提心,那是好極了,因為上人應更求上法。

這一態度與方法(與釋尊對當時外道的態度相同),是尊重對方,含容對方,誘導對方來修學。對存在於印度的部派佛教,相信能減少諍論,從大小並行中導向大乘的(後代的中觀與瑜伽節,都採取這一態度)。

(2) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.649~p.651:

在「般若法門」流行中,傳統佛教的聲聞弟子,能否信解般若法門呢?「原始般若」的興起, 與傳統的佛教,關係極深!…〔中略〕…**這表示了般若法門,是淵源於聲聞佛教的。**…〔中略〕…

[一] 行般若波羅蜜的菩薩,尊重聲聞聖者,認為聲聞聖者的悟證,不離菩薩無生忍(80.012), 與菩薩有著相同的一分。所以說到般若波羅蜜的信受者,在菩薩以外,提到了「具足正見者」與 「滿願阿羅漢」(80.013)。「具足正見者」,是已見聖諦的(須陀洹初果以上)。四果聖者不離菩薩 的無生忍,當然能信解般若波羅蜜了。這也表示了,不信般若波羅蜜的,決不是聖者,或是(自 以為然的)增上慢人,或是惡魔所化,受惡魔所惑的人。

[二] 菩薩行六波羅蜜,是一般所能承認的。[1] 但說到般若波羅蜜,**傳統的聲聞行者,就以聲聞的觀智為般若波羅蜜,所以經上說:「諸比丘說相似般若波羅蜜」**(80.014)。[2] **有些菩薩行者,重視聲聞經,想在聲聞經法中求佛道,**如『小品般若波羅蜜經』卷五(大正八,五五六上)說:

…〔中略〕…

經中廣舉譬喻,形容棄般若法門而取聲聞經者的無知。

「三」**對於傳統佛教,採取了尊重又貶抑的立場,這不但維護了般若法門,也有誘導聲聞修學般若法門的意義。**誘導聲聞修學最顯著的例子,如『小品般若波羅蜜經』卷一(大正八・五四0上)說:

「若諸天子未發阿耨多羅三藐三菩提心者,今應當發!<sup>[1]</sup>若人已入正位,則不堪任發阿耨多羅三藐三菩提心。何以故?已於生死作障隔故。<sup>[2]</sup> 是人若發阿耨多羅三藐三菩提心,我亦隨喜,終不斷其功德。所以者何?上人應求上法」。

「入正位」,是「入正性離生」的舊譯。<sup>[1]</sup>「入正位」,聲聞行者就得「須陀洹」(初果),最多不過七番生死,一定要入無餘涅槃。這樣,就不能長在生死中修菩薩行,所以說:「已於生死作障隔」。如只有七番生死,就不可能發求成佛道的大心,所以說:「不堪任」。**這是依佛教界公認的教理說。**<sup>[2]</sup>經上又說:如「入正位」的能發大菩提心,求成佛道,也是隨喜讚歎的,因為上人——聲聞聖者,是應該進一步的求更上的成佛法門。**說聲聞聖者不可能發心,又鼓勵他們發心修菩薩道,這是不否定部派佛教的教義,而暗示了聲聞聖者迴心的可能。** 

特別是『大如品』,依「如」——真如而泯「三乘人」與「一(菩薩)乘人」的差別,消融了二乘與菩薩的對立(80.015)。

在印度佛教史上,**初期大乘法,是從三乘共法而通向大乘不共法的關鍵。** 

### (B) 別教——後期大乘

天臺所說的「別教」,是**不共(二乘的)大乘,菩薩特有的行證。** 

[1] **別說大乘不共的惑業苦:**[1] 在見思惑外,**別立無明住地;**[2] 在有漏業外,**別立無漏業;**[3] 在分段生死外,**別立意生身與不可思議變易死,所以天臺宗有界內生死、界外生死**的安立。<sup>37</sup>

[二]「**初期大乘」說**真諦與俗諦,緣起幻有即空性。「**後期大乘」說**如來藏,自性清淨心, 以空為有餘(不了義)說,別說不空——中國所說的「妙有」,天臺稱之為中諦,那是 別教了。<sup>38</sup>

凡夫也有無明住地,但沒有無漏業,所以沒有意成身。等到四住地煩惱\*斷了,無明住地的作用,才顯發出來。如鑼鼓聲停止的時候,微小的聲音就發現了。那時,無明住地即助無漏業而感生意生身。…〔中略〕…<sup>(1)</sup>四住地助有漏業而感**三有身,**(2)無明住地助無漏業而感**意生身。** 

#### \*印順導師《勝鬘經講記》p.151~p.153:

「住地煩惱」又可分為「四種」,即是:「見一處住地,欲愛住地,色愛住地,有愛住地」。這可約二方面說:一、約修行斷煩惱說:可分為二種,即見道所斷的,與修道所斷的。… [中略] … 二、約煩惱說,也可分二種,即屬於見的,與屬於愛的。<sup>[1]</sup> 見惑是思想的錯誤,如執我執常等。<sup>[2]</sup> 愛是事行的染著,如貪瞋等。

今綜此二意,解釋四種住地:<sup>[1]</sup>見一處住地,是各式各樣的見,集在見所攝的一處,而是見道時一處頓斷的。見有執著性,堅定的認為如此。…〔中略〕…<sup>[2]</sup>屬於愛的,又分為三種,這因為修道所斷惑,是三界分斷的:…〔中略〕…有愛住地,是無色界的一切修所斷煩惱。這都是愛所攝的,所以都名為愛。外道誤認無色界為涅槃,不知這仍在生死中,所以名為有——生死的存在愛。…〔下略〕…

#### (2) 印順導師《勝鬘經講記》p.158:

「如是,無明住地」的「力」用,比「於有愛數四住地,無明住地其力最大」。在四住地中,有愛住地最勝,所以舉以例餘,數即等類的意思。這裡的無明力大義,不是約感招生死說,是從它的深細,不容易斷除,為一切煩惱所依說。

#### 38 (1) 印順導師《中觀今論》p.194:

關於現象與本性的即離,天臺學者說得明白。**臺宗判四教:藏、通、別、圓。**四教對於世俗相與勝義性的說明,即離不同。

[-](1) 三藏教——主要為小乘學者,對於現象與本性,生死與涅槃,**世俗與勝義,主張是差別的。**[2] 通教則主張即色而空,即生死為涅槃,主**緣起與本性是相即的。** 

 $(\Xi^{(1)}]$  別教進而講**三諦,俗諦、真諦、中諦,也是主張差別的。** $(\Xi^{(2)}]$  圓教則即俗、即真、即中,**三諦是融即的。** 

#### (2) 印順導師《無諍之辯》p.148:

<sup>[-1]</sup>於空、假外的**第三者(但中)**,或即空即假的**第三者(圓中)**,古師意指**空而不空的妙有。**如以此為不共般若,**性空唯名論是不攝的。** 

[三] 然而並非空外說 (假) 有,(假) 有外說空,性空唯名論也還是開顧空假不二的中道。

#### (3) 印順導師《以佛法研究佛法》p.193~p.194:

什麼是**真常妙有**?就是說,**空是無其所無,因空所顧性,卻是超越的大實在。這在性空幻有發揚的時代,**有見根深的學者,不見一切如幻,一切唯名,一切性空,他是很可以把性空誤會作**顯示真常的。** 

天台家說,<sup>[1]</sup> 通教的幻有即空,<sup>[2][A]</sup> 如因空而見非空非不空(不離一切法的外在)的,是**但中;** [B] 如因空而見非空非不空,而空而不空,空中具足一切法的(不離一切法而内在的),那是**圓中**了。**含中二諦,不是三乘共空的本義,是真常論者的一種看法,一種解說,**很可以看出**從空到不** 

<sup>&</sup>lt;sup>37</sup> (1) 印順導師《勝鬘經講記》p.165~p.166:

這些,正是「後期大乘(經)佛法」的特色。

#### B. 賢首的始教、終教、頓教

### (A) 始教、終教

### a. 與天臺「通、別」的差別, 在於唯識的分判

賢首的五教,仰推杜順的五種觀門<sup>39</sup>。第二「生即無生門」,第三「事理圓融門」, 大體與天臺的「通教」、「別教」相近。

五教與十宗相對論,始教是一切皆空宗,也與通教相同。**但賢首於始教中,立始有——相始教,始空——空始教,這才與天臺不合了。** 

### b. 賢首立「始有(相始教)」的緣由

[-][1] 天臺重於經說;智者大師在陳、隋時代,那時的地論師說梨耶是真識,攝論師說 梨耶通真妄,都是別教所攝的。<sup>[2]</sup>賢首的時代,**玄奘傳出的『成唯識論』**(與『地論』、 『攝論』本屬一系),**對如來藏、自性清淨心、佛性,解說與經義不同,賢首這才把唯 識學納入始教,分始教為始有與始空。** 

[二][1] 賢首的終教,是說一乘的,一切眾生有佛性的;而『成唯識論』說有定性二乘,還有無(聖)性的一闡提人<sup>40</sup>,與賢首的終教不同。<sup>[2]</sup>賢首的終教,多依『起信論』,真如受熏,也就是以真如為依而說明染淨因果;『成唯識論』的染淨因果,約生滅的依他起性說,這又是主要的不同。與終教不同,於是判玄奘的唯識學為「相始教」,還貶抑在「空始教」以前了。

#### 空的思想過程。

難怪真常論者的心目中,《華嚴》、《般若》等都是真常,說空是為了破外道小乘。從空而入的,是大實在,是一切法的實體,與諸佛法身平等平等。他是凡聖一如的,染淨不變的。雖是萬有的實體,遍一切一味,但為了無始妄染,使他局促在狹小的世界中(或者閉鎖在肉團心中)。他是生死中作業受苦樂者,在蘊界處中,為三毒所染,但還是常住的,周遍的,清淨的,真實的;像礦中的金性,穢物中的摩尼。他是陰界六入(在有情身)中的至善妙明;不即五蘊不離五蘊的真我。他叫如來藏,如來界,如來性,佛性……;他與心性本淨合流,所以也叫圓覺,本覺,常住真心。他是常住,非無常;他是具足恆沙淨德的不空;他不從緣生,不如幻化。無常,空,這都是世間虛幻的緣起,他決不能如此。他有時也叫空性,這是因他不與妄染相應,因離妄而證。也可以叫無我,這是無即蘊我與離蘊我,他實在是真我。把從空所顧的大實在(妙有)作為核心,他本身具足一切;清淨聖德,是從他開顧出來,不是新生;熏習,那不過引發而已。他具足一切清淨功德,必然要走到佛智常住,菩提本有。這可不能不罵無常是外道,譏笑無我是舊醫用乳。

真常妙有論的特徵如此,他是什麼?是梵?**回顧根本的聖典,渺不相及。在初期大乘經中,也不能容許。有人說,這是不共大乘。是的,這確是不共的。** 

- 39 西京終南山杜順《華嚴五教止觀》卷 1(大正 45,509a26-29): 行人修道簡邪入正止觀法門有五:一、法有我無門(小乘教),二、生即無生門(大乘始教),三、事 理圓融門(大乘終教),四、語觀雙絕門(大乘頓教),五、華嚴三昧門(一乘圓教)。
- 40 (1) 印順導師《如來藏之研究》p.248 ~ p.249: 『楞伽經』與瑜伽學相同,說五種種性。立無種性 a-gotra,無種性是一闡提 icchantika 人,但**捨一切善根的一闡提,**「以如來神力故,或時善根生」。所以「為初治地而說種性」差別,其實都是可以成佛的(25.026)。
  - (2) 印順導師《佛教史地考論》p.392:
    - 一闡提人,是沒有出世意向的人;他無論如何,沒有解脫成佛的可能。

### c. 評論

### (a) 論述

[一] 唯識學說:一切法空是不了義的,說依他、圓成實性的有性;『攝大乘論』立十種殊勝,也就是十事都與聲聞不同;一切唯識(心)所現;二障,二種生死,三身(四身),四智,一切都是大乘不共法門。而且,不但說一切法空是不了義的,更說到如來藏為真如異名,心性本淨(即自性清淨心)約心真如說。在佛教思想史上,這無疑是「後期大乘佛法」,比一部分如來藏經,還要遲一些。

[二]不過,**這一系的根本論——『瑜伽師地論』,**申明三乘法義,推重『雜阿含』為佛法根本(如『攝事分』),<sup>41</sup>與說一切有系——有部與經部有關;以生滅的「虛妄分別識」為染淨所依,**不妨說離「佛法」不遠,判屬始教。** 

[三][1]如來藏、自性清淨心、佛性,這一系(終教)**經典的傳出,**比無著、世親論要早得多;<sup>[2]</sup>而「如來藏藏識心」,『寶性論』的「佛界、佛菩提、佛德、佛事業」,<sup>42</sup>真常唯心大乘,恰是在虚妄唯識(小)論發展過程中完成的。

### (b) 結評

所以,如**分「別教」為二類,<sup>[1]</sup>真如不隨緣的**,如虛妄唯識論;<sup>[2]</sup>**真如隨緣的**,如真常唯心論,<sup>43</sup>似乎比賢首的判虛妄唯識為始教,要來得恰當些!<sup>44</sup>

### (B) 頓教

賢首立「頓教」, 只是重視唐代大興的禪宗, 為禪宗留一地位。

<sup>41</sup> 印順導師《雜阿含經論會編(上)》p.a1:

<sup>『</sup>瑜伽論攝事分』中,抉擇契經的摩呾理迦(本母),是**依『雜阿含經』的次第而造。** 

<sup>42</sup> 印順導師《印度佛教思想史》p.a6:

<sup>3.</sup>如來藏系:如來藏、我,自性清淨心,近於神教的真我、真心,適應世俗而流行。

<sup>&</sup>lt;sup>[11]</sup> 堅慧的**『究竟一乘寶性論』**, 受到無著論的影響,卻沒有說種子與唯識。論說**四法:「佛界」是本有如來藏;「佛菩提」、「佛法」、「佛事業」, 是如來藏離染所顯的佛體、佛德與佛的業用。** 

<sup>&</sup>lt;sup>[2]</sup> 有的學者,融攝瑜伽行派的「五法、三自性、八識、二無我」,使**虛妄的阿賴耶——藏識,與如來相結合,說「如來藏藏識心」。**以真常為依止而說唯心,是文體近於論的**『楞伽』與『密嚴』。** 

<sup>43</sup> 印順導師《華雨集第四冊》p.308~p.309:

賢首宗依唐賢首法藏得名。···〔中略〕···**真如「不變隨緣,隨緣不變」**,同『起信論』意,以簡**唯識宗,「真如凝然不變,不許隨緣」**之說。

<sup>44</sup> 印順導師《華雨集第四冊》p.85:

無著師資的瑜伽派,應屬於那一時期呢?這倒是值得研究的。天台宗的別教,本來與賢家的終教相近; 但**賢首因裝傳唯識學漸教、三乘、生滅心為染淨依等,把它放在始空以前,結果與天台的教判再也不能溝通。** 

<sup>[1]</sup> 無著節資的學說,特別是裝傳的唯識學,富有適合中期佛教的成分。[2] 但從無著節資的論典去看,[A] 立因果緣起,不論是真妄和合或者生滅心,賴耶總是深細不可知的,是不共小乘的見地。[B] 賴耶轉成法身,法身是真常的,『攝論』、『莊嚴』都這樣說,它與如來藏出纏的見地一致。大乘離執證真的見道,是不共小乘的。這一系的學者,思想或有出入,但從不離開圓成實非空的見解。「唯心」、「真常」,是後期佛教的特徵。它是後期佛教的,它絕不比『大涅槃經』、『金光明經』、『勝鬘經』、『如來藏經』等早出。

它是從說一切有系的基礎上,培植起唯心真常的大乘之花。它是大乘佛教中後起的生力軍,用飛快的速度,從無常論達到真常。

### (3)「秘密大乘佛法」——天臺與賢首的「圓教」

天臺與賢首,都是**以「圓教」為最深妙的。**45

### A. 臺、賢圓教的「不同」

天臺重『法華』與『涅槃經』,賢首重『華嚴經』。

[一][1]在印度佛教發展史上,『法華經』的成立,應該是「初期大乘佛法」的後期;<sup>[2]</sup> 天臺宗的圓義,也與『般若』空義有關,當然是通過了涅槃常住與佛性<sup>46</sup>,也接受了『華嚴』的「心佛眾生三無差別」的思想。<sup>47</sup>

[二][1]『華嚴經』有「後期大乘佛法」的成分;[2]賢首宗從(『華嚴』的)地論師發展而來,所以思想是重於唯心的。

# B. 臺、賢圓教的「共同」——如來為本

臺、賢所共同的,是「如來為本」。

# (A) 『法華』與『華嚴』圓滿的佛果觀,還是不離釋迦而說毘盧遮那

『法華經』開示悟入佛之知見,論法是一乘,論人是如來,開跡顯本,表示佛的「壽命無量阿僧祇劫,常住不滅」。『華嚴經』顯示毘盧遮那的果德,說釋迦牟尼與悉達多,是毘盧遮那佛的異名。釋迦與毘盧遮那相即,『法華』與『華嚴』,還是不離釋迦而說毘盧遮那的。

圓滿佛果的理想與信仰,**本於大眾部系所說:**佛無所不在,無所不知,無所不能,壽命無量。**圓滿的佛果觀,在「大乘佛法」中,表顯於『法華』及『華嚴經』中。**<sup>48</sup>

佛法的統貫條理,對於一般信眾的持行來說,原是不能苛求的。但弘傳佛法的大德們,是不能不 有的必要勝解。這才能應機說法,而始終保持佛法的完整性,不致於落入雜亂與偏向的窠臼。對於這, 天臺與賢首宗,是有功績的!因為臺賢大師們,**統攝了全部佛法,而組成淺深的進修歷程,顯出彼此 間的差別,又顯出彼此間的關聯。**這難怪過去學教的法師,不是天臺四教,就是賢首五教了!

但臺賢的重心在圓教,直入圓教,才是臺賢大師們的真正意趣,所以仍不免偏取。這如太虛大師說:「賢 臺雖可以小始終頓,藏通別圓,位攝所餘佛言,然既為劣機而設,非勝根所必須。縱曰圓人無不可用 為圓法,亦唯俟不獲已時始一接之,而學者又誰肯劣根自居,於是亦皆被棄」。

<sup>46</sup>(1) 印順導師《如來藏之研究》p.252:

『涅槃經』的後三十卷,…〔中略〕…這裏只略論續譯部分,是怎樣的解說「一切眾生悉有佛性」。如來藏,我,佛性,是異名而同一意義。在後三十卷中,值得我們注意的,是**不再提到如來藏一詞了!** 

(2) 印順導師《如來藏之研究》p.270:

『涅槃經』不說「生死即涅槃」,「煩惱即菩提」,也不說「一法具一切法」,「一行具一切行」,大概宣說如來常住,久已成佛,所以天臺學看作與『法華經』同為圓教。「圓機對教,無教不圓」, 具有圓融手眼的作家,要說這部經是圓教,那當然就是圓教了!

<sup>47</sup>(1) 印順導師《佛法是救世之光》p.121:

天臺宗,**源本般若中觀之禪。**…〔中略〕…所明**圓頓止觀:**百界千如,三千諸法,即空即假即中, **具足於介爾妄心,名為一念三千。**<sup>[2]</sup> **然學本般若之心色平等,故實「一色一香,無非中道」也。** 

(2) 印順導師《中國禪宗史》p.120:

天臺宗<sup>[1]</sup>教人「觀心」, <sup>[2]</sup>但在教學上,是「一色一香,無非中道」的心色平等論。

48 另參見印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.946:

般若的甚深悟入,使波羅蜜的菩薩行,進入一新的領域。

<sup>45</sup> 另象見印順導師《成佛之道(增註本)》p.a2~p.a3:

### (B) 圓滿佛德的信仰與理想,與「秘密大乘佛法」,有一致的理趣

圓滿佛德的信仰與理想,與「秘密大乘佛法」——「如來為本之天佛—如」,有一致的 理趣。

雖然天臺與賢首,接觸到的「秘密大乘佛法」,**還只是「事續」,<sup>49</sup>而意境上卻有相當的** 共同性。竺道生說「闡提有佛性」;臺、賢都闡揚「如來為本」的圓義,可說中國古德 的卓越智慧,能遠見佛法思想發展必然到來的境地!

### (C)臺、賢重「理密(圓)」,與秘密大乘重「事密」,還有些距離

唐玄宗時,善無畏、金剛智(及不空)傳來的秘密法門,從流傳於日本而可知的,「東密」是以賢首宗的圓義,「臺密」是以天臺宗的圓義來闡述的。

不過臺、賢**重於法義的理密(圓)**,與「秘密大乘」的**重於事密,還有些距離,**可見中**國佛教到底還是以「大乘佛法」為主流的。** 

賢首宗成立遲一些,**最高的「事事無礙」<sup>50</sup>,為元代西番僧(喇嘛)的「無上瑜伽」所** 引用。

### (三) 特論「大乘三系」

### 1. 文說:與前人相通,真正差別在「抉擇取捨不同」

我分「大乘佛法」為三系:性空唯名,虛妄唯識,真常唯心,

- [<sup>-]</sup> 與太**處大師**所判的法性空慧宗,法相唯識宗,法界圓覺宗——三宗的**次第相同。**
- [二] 其實,在唐圭峰宗密的教判中,已有法相宗,破相宗,法性宗(總攝終,頓,圓)的安立;永明延壽是稱為相宗,空宗,性宗的。這可見,在「大乘佛法」發展中的三系說,**也與古德**所說相通。[1] **次第的前後差異,是由於圭峰等是依賢首宗說的;**[2] **真正差**

<sup>[1]「</sup>般若波羅蜜法門」,從「原始般若」以來,以般若攝導六度(萬行),趣向一切智海。「般若」是著重現實人生(及天趣一分)的向上進修,以「不退轉」為重點。在「中品般若」的「後分」——「方便道」中:得不退的菩薩,遊十方佛土,自利為多見佛,多聞法,多種善根;利他為嚴淨佛土,成熟眾生,但『般若經』到底是以菩薩般若行為主的。部派佛教傳出的理想的佛陀觀,如沒有般若證入,不過是想像的信仰而已。般若深悟的修得,然後念佛、見佛,佛的超越不思議性,得到了理悟的根據。部派的想像,不再是信仰,而成為大乘法的佛陀。

<sup>[</sup>二]「文殊師利法門」,也是以般若深悟為本的,但重於不思議(如文殊)菩薩的方便大行;對於佛,也多傳述不可思議的佛境界。

<sup>「</sup>文殊法門」與「般若法門」,就這樣的所重不同,所說也就各有特色了!

<sup>49</sup> 印順導師《印度佛教思想史》p.386 :

<sup>「</sup>秘密大乘」的教典,大量的傳入西藏,我們才多少知道印度佛教的末後情形。「秘密佛教」,也是先後發展而傳出的,可依內容而分為不同的部類。<sup>(1)</sup>中國(及日本)過去,以『大日經』為「胎藏」,與『金剛頂經』合稱二部大法,稱為「純密」,而稱以前所譯出的為「雜密」。<sup>(2)</sup>西藏所傳,「秘密大乘」的部類,也有不同的分類法,一般分為**四部:一、事績;二、行績;三、瑜伽續;四、無上瑜伽續。**… [中略]…過去所傳的雜密,胎藏,金剛界——三部,與四部續中的前三部相當。

<sup>50</sup> 印順導師《大乘起信論講記》p.64~p.65: 賢首家說<sup>[1]</sup> 有四種法界:一、事法界,二、理法界,三、理事無礙法界,四、事事無礙法界;<sup>[2]</sup> 此四 法界統攝起來,名為一真法界。

# 別的,那是抉擇取捨不同了。<sup>51</sup>

### 2. 表示: 次第差異

三系的次第差異如下:

性空唯名論——法性空慧宗 法相宗 ——相宗 虚妄唯識論——法相唯識宗 ——破相宗 ——空宗

眞常唯心論 —— 法界圓覺宗 ———法性宗 —— 性宗

# 四 印度佛教嬗59變的歷程

# **※印度佛教史實的分判,與古德的教判相通**,但「**抉擇取捨**不同」

### (一) 從「取喻人的一生」分判

### 1. 史實的五期演變,如人一生,從誕生、童年、少壯、漸衰而老死

探求印度佛教史實,而作五期、四期、三期,及「大乘佛法」三系的分判,**與我國** 古德的教判相通,但抉擇取捨不同,因為我是從歷史觀點而論判的。

- [一] 印度佛教的創始到衰滅,「**凡經五期之演變;若取喻人之一生,則如誕生、童年、少 壯、漸衰而老死也」**(『印度之佛教』)。
- [二]在《說一切有部為主的論書與論師之研究·自序》,說得更明白些:「印度佛教的興起、發展又衰落,正如人的一生,自童真、少壯而衰老。[1]童真,充滿活力,是可稱讚的,但童真而進入壯年,不是更有意義嗎?[2]壯年而不知珍攝,轉眼衰老了。老年經驗多,知識豐富,表示成熟嗎?也可能表示接近衰亡。所以我[1]不說愈古愈真,[2]更不同情於愈後愈圓滿,愈究竟的見解。」
- [三] 在印度佛教興滅的過程中,明顯的見到:[1][A] 佛教興起於中印度的東部;[B] 漸從中印度而擴展到南印與北印(及東西印度),更發展到印度以外,而有南傳與北傳佛教的傳播。[2] 但西元四世紀以後,[A] 北印與南印的佛教日漸衰落,萎縮到中東印度,[B] 最後因印度教與回教的入侵而滅亡。

#### 2. 復興佛教而暢佛本懷方針: 立本本教,宏傳中期(天化應慎),攝取後期確當

衰滅,固然有外來的因素,但發展與衰落,應有**佛教自身內在的主因,**正如老人的終於死亡,**主因是身心的日漸老化一樣。** 

所以我尊重(童真般的)「佛法」,也讚揚(少壯般的)初期的「大乘佛法」,而作出:「立本於根本佛教之淳樸,宏闡中期佛法之行解,攝取後期佛教之確當者,庶足以復興佛教」的結論。

#### (二) 更從「各期教典本身的思想」論判

1. 引言

-

<sup>51</sup> 参見下節〈肆 印度佛教嬗變的歷程〉所說:「作出:「立本於根本佛教之淳樸,宏闡中期佛法之行解, 攝取後期佛教之確當者,庶足以復興佛教」的結論。」

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>【嬗(アラヽ)】1.蛻變;演變。(《漢語大詞典(四)》p.416)

### (1)每一時代的教典,都自稱最甚深究竟

「佛法」,「大乘佛法」的初期與後期,「秘密大乘佛法」,**印度先後傳出的教典,都說這是甚深的,了義的,究竟的。**如『法華經』說是「諸經中王」,『金光明經』也這樣說;「秘密大乘」的教典,有些是名為「大呾特羅<sup>53</sup>王」,「大儀軌王」——漢譯作「大教王」的。以牛乳五味<sup>54</sup>為譬喻的,『大般涅槃經』如醍醐,而在『大乘理趣六波羅蜜多經』中,譬喻醍醐的,是「陀羅尼藏」。

### (2) 到底那些教典最甚深,在信解者的理解不同

總之,每一時代的教典,都自稱為最甚深、最究竟的。**到底那些教典是最甚深的,那就在信解者的理解不同了。** 

### 2. 從修證的「正法」說

先從**修證的「正法」**來說:

### (1) 「佛法」:先知「法住(緣起)」,後知「涅槃」

「佛法」中,**緣起是甚深的,**以法性、法住、法界、(真)如、不變易性來表示他;又 說**涅槃是最甚深的。**<sup>55</sup>

「要**先知法住(知緣起),後知涅槃**」,<sup>56</sup>所以佛弟子是**觀緣起的無常、苦、無我我所**——**空,能斷煩惱而證究竟涅槃的。** 

### (2) 「初期大乘」

### A. 《大般若經》、文殊法門的經典

#### |(A) 皆依「勝義(涅槃、空性)」|

初期大乘的『大般若經』,與文殊相關的多數教典,是「**以真如為定量」,「皆依勝義」 的。不分別、了解、觀察緣起,而直觀一切法的但名無實,而修證一切法空,一切法皆** 

tantra 音譯為怛特羅,大部分秘密教典,不稱為經(sūtra)而名為怛特羅,或譯為「續」,怛特羅是印度固有名詞,在佛教中,是秘密教典的專用名詞。

『雜阿含經』中,長老比丘們告訴須深比丘,他們是阿羅漢,但不得四禪(『相應部』說不得五通)及無色定。須深覺得難以信解,佛告訴他說:「彼先知法住,後知涅槃」;「不問汝知不知,且自先知法住,後知涅槃」(25.006)。…[下略]…

(2) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.235:

**在聖道的正見觀察下,發見緣起法;從因生果,又因滅而果滅。**因果的起滅是無常的(無常的所以是苦。凡是無常、苦的,就非我、非我所),**生起是必歸於滅的。** 

這樣的聖道修習,<sup>(1)</sup> 從有因法必歸於滅,<sup>(2)</sup> 達到諸行不起——寂滅的覺證。緣起法的悟人,有必然的歷程,所以釋尊為須說:「且自<sup>(1)</sup> 先知法住,<sup>(2)</sup> 後知涅槃」(36.006)。<sup>(1)</sup> 知緣起法,有無、生滅的依緣性,觀無常苦非我,是法住智;<sup>(2)</sup> 因滅果滅而證入寂滅,是涅槃智。

這二智的悟入,都是甚深的。釋尊有不願說法的傳說,就因為緣起與寂滅的甚深。

<sup>53</sup> 印順導師《印度佛教思想史》p.319:

<sup>54《</sup>長阿含經·28經》卷17《布吒婆羅經》(大正01,112b1-3): 譬如牛乳,乳變為酪,酪為生酥,生酥為熟酥,熟酥為醍醐,醍醐為第一。

<sup>55《</sup>雜阿含經·293 經》卷 12 (大正 02,83c13-15):

(1) 此**甚深處,**所謂**緣起;**(2) **倍復甚深難見,**所謂一切取離、愛盡、無欲、寂滅、**涅槃。** 

<sup>56 (1)</sup> 印順導師《空之探究》p.151:

# 如,一切法不可得,一切法無生。57

『摩訶般若波羅蜜經』明確的說:「深奧處者,空是其義,……(真)如、法性[界]、實際、**涅槃**,如是等法,是為深奧義」。空(性、真)如等種種名字,無非涅槃的異名。

### (B) 般若深義難信難解

### a. 為久學者說「生滅、不生滅皆如化」(即「皆依空性」)

涅槃最甚深,本是「佛法」所說的,**但「皆依勝義」——無蘊、處、界,無善無惡,無凡無聖,無修無證,一切法空的深義,一般人是容易誤解的,**所以《般若經》說:「為久學者,說生滅、不生滅如化。」

說一切法如幻化,涅槃也如幻化,**如幻如化(依龍樹論)是譬喻空的。<sup>58</sup>這是『般若經』的深義,是久學者所能信解修證的。** 

### b. 為新學分別「生滅如化、不生滅不如化」

又說「為新發意菩薩故,分別生滅者如化,不生不滅者不如化」,

那就近於「佛法」說緣起如化,涅槃不如化了。

### B. 龍樹論:依《般若經》的一切法空與但名無實,會通「佛法」的緣起中道

《般若經》的深義,是容易引起誤解的,所以西元二、三世紀間,**代表「初期大乘」的 龍樹論,**<sup>[1]</sup> 依**《般若經》的一切法空與但名無實,會通了「佛法」的緣起中道,而說「**因 緣所生[緣起]法,我說即是空(性),亦為是假名,亦是中道義」。<sup>59[2]</sup> 並且說:「若不

『般若經』等著眼於佛弟子的修行,所說的甚深義,是言說思惟所不及的。這是**以佛及阿羅漢的自證為準量的,**如 <sup>(1)</sup> 『大般若經』一再的說:「以法住性為定量故」;「諸法法性而為定量」;「**皆以真如為定量故**」;「但以實際為量故」(8.010): **量是正確的知見,可為知見準量的。**<sup>(2)</sup> 與『般若經』同源異流的,有關文殊菩薩的教典,也一再說:「**皆依勝義**」;「但說法界」;「依於解脫」(8.011)。…〔中略〕…對經中所說:「一切法不可得」;「一切法本性空」;「一切法本不生」;「一切法本清淨」(淨是空的異名);「諸法從本來,常自寂滅相」,也可以理會,這都是「無所得為方便」的般若——菩薩慧與佛慧(「佛之知見」)的境地。

『中論』在論破異執後,每舉譬喻來說明,譬喻是佛法教化的一種方便。『摩訶般若經』中,說幻等十喻(39.001)。『中論』依『般若經』,說幻、化等譬喻,是為了表示一切法是空無自性的,如卷四(大正三〇·三一中)說:

「色、聲、香、味、觸,及法體六種,皆空如炎、夢,如乾闥婆城。如是六種中,何有淨、不淨?猶如幻化人,亦如鏡中像」。

色等六塵,可總攝眾生所知的一切法。**在眾生心境中,這一切似乎確實如此,其實是虛誑顛倒, 而並非真是那樣的。這是被譬喻為如陽發,如夢等的意趣;這些譬喻,是譬喻一切法空的。**…〔下略〕… 59 印順導師《空之探究》p.256~p.257:

[1] 中**道的緣起**,是《阿含經》說;<sup>[2]</sup>《般若經》的特色,是**但有假名(無實),本性空與自性空。**<sup>[A]</sup> 自性空,**約勝義空性說;**<sup>[B]</sup> 到「中本般若」末後階段,**才以「從緣和合生無自性」,解說自性空。**<sup>[3]</sup> **自性空有了無自性故空的意義,於是龍樹起來,一以貫之,而說出:「眾因緣生法,我說即是空,亦為是假名,亦是中道義」——大乘佛法中最著名的一偈。** 

中道,是佛法也是佛弟子遵循的唯一原則。一切行為,一切知見,最正確而又最恰當的,就是中道,中是不落於二邊——偏邪、極端的。<sup>(1)</sup> 以行來說:<sup>(A)</sup> 『拘樓瘦無諍經』說:耽著庸俗的欲樂是一邊,無義利的自苦行是一邊,「離此二邊,則有中道」,中道是八聖道(38.001)。這一教授,是多種「經」、「律」所說到的。<sup>(B)</sup> 如佛教化二十億耳說:如「彈琴調弦,不急不緩,適得其中,為有和音可愛樂」。

<sup>57</sup> 印順導師《印度佛教思想史》p.94:

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> 印順導師《空之探究》p.261~p.262:

依俗諦,不得第一義」,回歸於「先知法住,後知涅槃」——「佛法」的立場。<sup>60</sup>
[1](A) 由於緣起而有,是如幻如化都無自性的,所以緣起即空。<sup>(B)</sup>而「以有空義故,一切法得成」,正由於一切法空,所以依緣起而成立一切。<sup>(2)</sup>《法華經》也說:<sup>[A)</sup>「諸法從本來,常自寂滅相」;<sup>(B)</sup>「諸法常無性,佛種從緣起」。

所以「極大精進,令心調[掉舉]亂;不極精進,令心懈怠。是故汝當分別此時,觀察此相」(38.002)。 修行也要適得其中,是要觀察自己身心,善巧調整的。…〔中略〕…<sup>[2]</sup>這一原則,應用於**知見**的,就是 **「處中說法」的緣起,緣起法不落二邊———**與異,斷與常,有與無的。

正確而恰當的中道,不是折中,不是模稜兩可,更不是兩極端的調和,而是出離種種執見,息滅一切 戲論的。從這一原則去觀察,『般若經』的但名無實,自性皆空,只是緣起中道說的充分闡明。緣起法 為什麼是中?緣起法是無自性的,所以但有假名(無實);緣起法是無自性的,所以即是空。空,所以 無自性,是假名的緣起;假名的緣起,所以離見而空寂。以假名即空——性空唯名來說緣起的中道, 中道是離二邊的,也就是『中論』所說的八不。依中道——八不的緣起(假名),能成立世俗諦中世出 世間一切法;依中道——緣起的八不(空),能不落諸見,契如實義(勝義)。所以『中論』最著名的 一頌,可表解如下:



<sup>60</sup> (1) 印順導師《空之探究》p.257~p.259:

「中本般若」後分,一再的說到二諦,**『中論』也是以二諦來說明佛法的,**如卷四(大正三**①・**三二下——三三上)說:

「諸佛依二諦,為眾生說法:一以世俗諦,二第一義諦」。

「若不依俗諦,不得第一義;不得第一義,則不得涅槃」。

**佛為眾生說法,不能不安立二諦;如沒有相對的「二」,那就一切不可說了。**<sup>[1]</sup> 如世間眾生所知那樣的,確實如此,名為世俗諦,諦是不顛倒的意思。<sup>[2]</sup> 第一義諦——勝義諦,是聖者所知的真實義。

眾生世間所知,雖然共知共見,確實如此,其實是迷惑顛倒,所以生死不已。**求勝義的佛法,是要於世間一切法,離顛倒迷惑而通達實義,這是安立二諦的根本意趣。**然第一義諦,世間的名、相、虛妄分別,是不能表達的,所以說勝義諦如何如何,還是依世俗諦方便說的。…〔中略〕…**世俗諦是眾生迷謬所知的,雖是惑亂,卻是重要的,我們凡夫正是處在這一情境中呀!所以要依止世俗諦,才能表示第一義諦;才能從勘破世俗迷妄中,去通達勝義諦。** 

依『中論』的二諦來觀察龍樹最著名的一偈:眾生迷妄所知的世俗諦,佛說是緣起的;依緣起而 離邊見。能正確的體見實義,這就是中道。但一般人,部派佛教者,不能如實地理解緣起,到頭 來總是陷入「依實立假」的窠臼,不能自拔。所以『般若經』說:一切法是假名,通達自性空寂, 這就是二諦說。『中論』依緣起立論:緣起法即空性,顯第一義;緣起即假名,明世俗諦。這樣的 假有即性空,性空(也是依假名說)不礙假有,就是緣起離二邊的中道。

說緣起即空、亦假、亦中(『迴諍論』說緣起、空、中道是同一內容),而只是二諦說。即空即假即中的三諦說,不是龍樹論意。

引人轉迷向覺,依世俗諦說法:緣起無自性故空,空故依緣起有——中道說,能善立一切法, 遠離一切見,可說是非常善巧的教說!…〔下略〕…

(2) 印順導師《印度佛教思想史》p.a5:

「初期大乘」的直顯深義,學者容易流入歧途,龍樹起來造論,<sup>[1]</sup> 說**緣起無自性故空;以「佛法」的「中道、緣起」,貫通「大乘佛法」的「性空、唯(假)名」。**<sup>[2]</sup> 龍樹說:「若不依俗諦,不得第一義」,那是回歸於「佛法」的立場,「先知法住,後知涅槃」了。

所以中觀是三乘不二的正觀,有貫通「佛法」與「初期大乘」的特長!

空寂與緣起的統一(大乘是世間即涅槃的),龍樹成立了「中觀」的「性空唯名論」,可說通於「佛法」而又彰顯「為久學者說」的甚深義。

# (3) 「後期大乘」61

### A. 《解深密經》(「虛妄唯識論」所宗依)

### (A)為「五事具足者」,說一切諸法皆無自性(即般若經「為久學者說」)

「後期大乘」的『解深密經』,是「瑜伽行派」——「虚妄唯識論」所宗依的經典。

經上說:「一切諸法皆無自性,無生無滅,本來寂靜,自性涅槃。於是(『般若』等)經中,若諸有情**已種上品善根(一),已清淨障(二),已成熟相續(三),已多修勝解(四),已能積集上品福智資糧(五)**,彼若聽聞如是法已,……依此通達善修習故,速疾能證最極究竟」。

為五事具足者說,能信解、通達、修證的,就是『般若經』的「為久學者說」。

### |(B) 為「五事不具足」, 依三性作顯了的解說(同般若經「為初發意者說」)|

**但五事不具足的根機,對深奧義引起的問題不少。**依《解深密經》說:有的不能了解,有的誤解(空)為什麼都沒有,有的進而反對大乘。**因此,《解深密經》依三性來作顯了的解說:**<sup>[1]</sup>一切法空,是約遍計所執自性說的;<sup>[2]</sup> 依他起自性——緣起法是有的;<sup>[3]</sup> 圓成實自性——空性、法界等,因空所顯是有而不是沒有的。**這樣的解說——「了義說」,那些五事不具的,也能信修大乘佛法了。** 

這一解說,與《般若經》的「為初發意(心)者說,是大致相同的。

對甚深秘密,作不深不密的淺顯說明,稱為了義說。62

(C)結:適應不同根性而有二類說法,『般若經』與『解深密經』一致

適應不同根性而有此二類,**『般若經』與『解深密經』本來是一致的**,

### 只是論師的解說不同吧了!63

61 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.22~p.23:

在這一期中,唯一寫作而流通頗廣的,是『成佛之道』。···〔中略〕···其中,**貫通性空唯名、虛妄唯識、 真常唯心——大乘三系部分,是依「解深密經」及「楞伽經」所說的。** 

不是自己的意見,但似乎沒有人這樣說過,所以可說是我對大乘三系的融貫。

<sup>[-]</sup> 勝義,是一切法的究極真性,沒有更過上的,所以**勝義就是了義。這是中觀論者,承《般若》、 《無盡意經》而確立的見地。** 

[二]但《解深密經》以了義與深密(不了義)相對論:[1]說得顯明易了的,是了義;[2]說得深隱微密的, 是不了義。因此,在勝義諦中,又有深密與了義的分別。依佛說的《解深密經》去理解,勝義法空性, 所以有深密與了義,是根機的問題。…[下略]…

[1] **依佛的教說來看,是毫無諍論的。**[1] 五事具足的,於一切法無自性空,一切唯假名,了解得空是不礙有的,依空所以成有的,能成立一切法,也就能信解而如實通達了。<sup>[2]</sup> 五事不具足的,以為一切空是什麼都沒有,空就是沒有,這當然不能成立一切法,不免誤解,那麼依淺顯明了的新解說,說有自相有的『實有唯事』,也就可以信解一切法空,而漸入佛道了!

[三] 後代的瑜伽學者,不能體解如來說教的意趣;不知彌勒、無著的教說,是為了五事不具的根性而說。 反而以為:不問根機怎樣,非要依《解深密經》的了義說不可。這樣,問題就來了。一、以為《般若

<sup>62</sup> 印順導師《成佛之道(增註本)》p.375:

<sup>63</sup> 印順導師《成佛之道(增註本)》p.379:

### B.後期大乘經,以「如來藏」為主流

### (A)說「真常我(如來藏我)」,「真常心(如來藏心)」

「後期大乘」經**,以如來藏、我、佛性、自性清淨心為主流,**西元三世紀起,不斷的流傳出來。

如《大般涅槃經》「前分」<sup>64</sup>,說如來大般涅槃,是常樂我淨。**如來是常住的,那(能成佛的)一切眾生應有如來了,這就是真我。**「我者,即是如來藏義;一切眾生悉有佛性,即是我義」;「我者即是如來」。

[一]『大般涅槃經』與『如來藏經』等說:相好莊嚴的如來,在一切眾生身內,但是為煩惱(業苦)所纏,還沒有顯現,如人在胎藏內一樣,這是**「真常我」**說。

[二]「我」是**有知的,所以與為客塵所染的自性清淨心[心性本淨]相合,**也就是「真常心」。

### (B)提出「空與不空」

### a. 敘義

如來藏說,**以為『般若』等「一切空經是有餘說」<sup>65</sup>,是不究竟的,提出了空與不空**,如『大般涅槃經』說:「<sup>[1]</sup> **空者,**謂無二十五有及諸煩惱,一切苦,一切相,一切有為行;<sup>[2]</sup> **不空者,**謂真實善色,常樂我淨,不動不變」。

### b. 評比「空與不空」

### (a) 與『般若經』「為初發意者說」的,非常吻合

如來真解脫——大般涅槃(如來)是不空的,空的是生滅有為的諸行,**這與『般若經』** 「為初發意者說」的,倒是非常吻合!

後來**『勝鬘經』以「如來空智」——如來空性之智**(有**如智不二**意義),而說**空如來藏、不空如來藏,也是這一意義。**<sup>66</sup>

經》的一切法空說,佛當然如實通達,但說得不明顯,容易誤會,所以非依《解深密經》的新解說不可。二、雖不敢指斥龍樹,但解說為龍樹的意思,與自己(解深密說)一樣,反而堅決反對中觀者——切法性空,一切唯假名的了義說。甚至說:『不應共語,不應共往』,掀起宗派的鬥爭!

假使能想起還有五事具足的根機,有『以有空義故,一切法得成』的深見,那也許可以各適其機,各 弘其道,而不必爭執了!

- 64「前分」即前十卷五品,「後分」即後三十卷。參見印順導師《印度佛教思想史》p.286~p.287。
- 65《大法鼓經》卷 2(大正 09, 296b8-10):

迦葉白佛言:「世尊!諸摩訶衍經多說空義。」

佛告迦葉:「一切空經是有餘說,唯有此經是無上說,非有餘說。」

66 (1) 印順導師《勝鬘經講記》p.221~p.224:

子二 理智一如

丑一 標宗

世尊!如來藏智,是如來空智。世尊,如來藏者,一切阿羅漢辟支佛大力菩薩,本所不見,本所不得。

**證智與諦理,也不是隔別的,先立理智一如義**說:「如來藏智」,即「是如來空智」。**如來藏,約眾生本依的一切法空性說。如如法性中,攝得無邊功德性;無邊功德中,主要的是般若。般若智性,與如來藏不二,**眾生雖本有而還不曾顯發大用。要到修道成就,圓滿顯發,即如來空智。因地的如來藏智,與果證的如來空智,相即不二。

說到如來空智<sup>,(1)</sup> 一般總以為如來智不但知空,也知不空;有空智也有不空智。<sup>(2)</sup> **然依本經,如來智即是空(性)智。**如來智究竟證入平等法空性,也能究竟了知無邊法相。通達種種法相智,也是從不離空智,即空智所起的方便用。一樣的離相,一樣的無所得,一樣的無漏出世間,所以如來智同名空智。**這如見鏡中的影像,見明淨的鏡相;而明淨中,什麼事相都呈現出來。見鏡的明淨,與見鏡的影像,可說為二,而實都是不離鏡相的明淨性的。** 

這**理智一如的「如來藏」**,是「一切阿羅漢辟支佛大力菩薩,本」來「所不見,本」來「所不」曾 證「得」的,因為這唯是如來智的境界。

#### 丑二 釋義

世尊!有二種如來藏空智;世尊,空如來藏,若離若脫若異一切煩惱藏;世尊,不空如來藏,過於恒沙不離不脫不異不思議佛法。

**綜合如來藏智與如來空智的理智一如,名為「如來藏空智」,這無論從諦理說,或證智說,都是「有二種」的。**然證智約契證諦理而得的,所以約諦理來說明。**這如來藏空智,約總體說;約別義說,分為二類,即如來藏空與不空。** 

如來藏空智,<sup>(1)</sup>何以名為「空如來藏」?如來藏,從無始來,即為一切煩惱垢所纏縛,雖為煩惱所纏,但並不因此而與煩惱合一。約如來藏的「若離若脫若異一切煩惱藏」說,稱為如來藏空。所以《起信論》說:『空者,一切煩惱無始以來不相應故』。如來藏空,不是如來藏無體。如來藏是本性清淨,自性常住的。在生死中,如寶珠落在冀穢裡一樣,珠體還是明淨,所以說如來藏與一切煩惱是若離若脫若異的。<sup>(2)</sup>何以又名為「不空如來義」?如來藏自體具有「過於恒沙不離不脫不異不思議佛法」。

如來藏<sup>,[1]</sup> 約離妄染說,名**空如來藏;**<sup>[2]</sup> 約具足過恆河沙不思議佛功德法說,名**不空如來藏。如來藏唯一,約它的不與染法相應,與淨法相應,立此二名。** 

[1] **唯識學者說圓成實,也可有二義:**一、約遠離一切雜染說,名為空。二、約由空所顯說,名空性,體實是不空的。<sup>[2]</sup> **然本經說不空,不但約法性不空說,重在體具過恒河沙功德性。**如《楞伽經》、《起信論》等,**都不是從因緣生法,虛妄生法論空與不空,而是依如來藏性說。** 

(2) 印順導師《華雨集第三冊》p.177~p.179:

如來藏是自性清淨心——心性本淨,中觀與瑜伽行派,都說是真如、空性的異名。**如來藏說也就會通了空性,**如『勝鬘師子吼一乘大方便方廣經』(大正一二· 二二一下)說:

「世尊!如來藏智是如來空智」。

「世尊!有二種如來藏空智·世尊!空如來藏,若離、若脫、若異一切煩惱藏。世尊!不空如來藏,過於恆沙不離、不脫、不異不思議佛法」。

「此二空智,……一切阿羅漢、辟支佛,本所不見,本所不得;一切苦滅,唯佛得證」。

空智是「空性之智」。如來的「**空(性)智」,在眾生身中,就是如來藏。如來與眾生的空智,沒有什麼差別,只是眾生不能自知。** 

說「如來空智」,應不忘『華嚴經』所說的:「如來智慧,無相智慧,無礙智慧,具足在於眾生身中」(大正九·六二四上)。從如來果智,說到眾生本有,是如來藏——如來空智,與眾生向上修習,達到無漏般若[智慧]的現證空性,意義上是不大相同的。

如來空(性)智是如來藏,依如來藏(也就是空智)而說空與不空。<sup>[1]</sup>說「空如來藏」,是說外鑠的客塵煩惱是空的;如來藏——如來空智,自性是清淨的,真實有的。<sup>[2]</sup>說如來藏不空,是說如來空(性)智本有「不離、不脫、不異的不思議佛法」——清淨佛功德法;**對煩惱虛妄可空說,這是真實的,不空的。** 

**煩惱是造業受苦報的,所以說煩惱藏空,如徹底的說,如『大般涅槃經』所說:**「<sup>[1]</sup> **空者**,謂無二十五有,及諸煩惱,一切苦[報],一切相,一切有為行,如瓶無酪,則名為空。<sup>[2]</sup> **不空者,**謂真實善色,常樂我淨,不動不變,猶如彼瓶色香味觸,故名不空」(大正一二・三九五中)。這是說:「<sup>[1]</sup> 以煩惱為本的惑、業、苦,(凡是無常的)一切都是空的;<sup>[2]</sup> 不空的是眾生本有,如來圓證的(以智為主的)一切清淨功德。

如來藏說是以「一切皆空」為不了義的,如『大般涅槃經』、『央掘魔羅經』等,極力呵斥「一切皆空」說。**遲一些傳出的『勝鬘經』,卻說如來藏為「如來空(性)智」,說空與不空如來藏為「二** 

## (b) 與我國「空即不空、不空即空」的圓融說不同

「有異法是空,有異法不空」, 67與我國空即不空, 不空即空的圓融說不同。

# (C) 評論

### a. 適應「神學(神我)」, 說如來藏——佛德本有

# (a) 論述

在世俗語言中<sup>「1]</sup>「如來」有神我的意義<sup>「2]</sup>胎「藏」有『梨俱吠陀』的神話淵源<sup>68</sup>所以如來藏、我的思想,與傳統的(「佛法」與「初期大乘」)佛法,有相當的距離。

### i. 淨化

**因此,**[一]或者以「空」、「緣起」來解說佛性(不再說如來藏了),眾生「當(來)有佛性」,而不是一切眾生「定有佛性」,**如『大般涅槃經』「後分」所說。** 

(種)空(性)智」,可說否定又融攝,以便解釋一切「空相應大乘」經吧!這樣,「如來藏」,「自性清淨心」,「空(性)智」都統一了。

(3) 印順導師《印度佛教思想史》p.298:

『勝鬘經』以如來藏為自性清淨藏,自性清淨藏就是自性清淨心。如來藏**有空義,有不空義,而經說「如來藏智是如來空智」—— 「如來藏者,即是如來空性之智」**(22.013)。

- [一] **以如來藏為空性智,**對『華嚴經』所說:「如來智慧,無相智慧,無礙智慧,具足在於眾生身中,但愚癡眾生顛倒想覆,不知不見」(22.014),**解說上是更為適當的。**
- $^{(2)}$ 如來藏 $^{(1)}$  依真如、空性而說,與瑜伽學相同; $^{(2)}$  但與本有的如來智慧功德等相應,還是不同的。
- 67《央掘魔羅經》卷 2 (大正 02,527b27-c2): 見於空法已,不空亦謂空,**有異法是空,有異法不空。**一切諸煩惱,譬如彼雨雹,一切不善壞,猶如 雹融消。
- 68(1) 印順導師《如來藏之研究》p.15~p.16:
  - [一]「如來」一詞所有的兩種意義,就是佛法與世俗神教的差別。…[中略]…世俗一般的如來, 佛法所說的如來,是根本不同的。然在佛教普及大眾化的過程中,同一名詞而有不同意義的如來, 可能會不自覺的融混不分,而不免有世俗神教化的傾向。

我覺得,**探求如來藏思想淵源的學者,一般都著重在「藏」,而不注意到「如來」,這對如來藏思想的淵源,以及如來藏在佛法中的真正意義,可能得不到正確的結論!**所以,對如來是神我的異名,這一世間神教學者的見解,有必要將他揭示出來。

[二] garbha 是胎藏。印度宗教學而應用胎藏說的,非常古老。在『梨俱吠陀』的創造讚歌中,就有創造神「生主」的「金胎」說(3.009)。…〔中略〕…大乘佛教在發展中,如來與藏(界藏與胎藏),是分別發展的;發展的方向,也是極複雜的。超越的理想的如來,在菩薩因位,有誕生的譬喻,極可能由此而引發如來藏——如來在胎藏的教說。從如來藏的學理意義來說,倒好像是古代的金胎說,取得了新的姿態而再現。

或重視如來藏的三義,以論究「藏」的意義。**實則「如來之藏」,主要為通俗的胎藏喻。**如來在眾生位——胎藏,雖沒有出現,而如來智慧德相已本來具足了。

如來藏說,與後期大乘的真常我、真常心——真常唯心論,是不可分離的。

(2) 印順導師《如來藏之研究》p.19:

如來藏 tathāgata-garbha 是 tathāgata 與 garbha 的結合語,淵源於印度神教的神學,是不容懷疑的!然如來藏說的流行,是在大乘佛教後期(西元三世紀中),與部派佛教及初期大乘佛教,不能說是沒有關係的。

**應該是:正由於部派佛教及初期大乘的某些思想,啟發了如來藏說,使如來與藏相結合而流傳起來。**所以如來藏的研究,從部派佛教及初期大乘經中,探索可能引發如來藏說的思想因素,是非常必要的!

[二] 或以如來藏為依真如的不了義說,**如「瑜伽行派」。** 

# ii.適應

然**在如來藏說主流,以為這是最甚深的,唯佛能了了知見,**十住菩薩也只能少分見;**聲 閏與一般人,只能仰信,只存在於理想、信仰心中。** 

如來藏說,有印度神學意味,而教典的傳出,正是印度教復興的時候;如解說為適應信仰神我的一般人的方便,應該是正確的!

# (b) 經證

# i.淨化

[一] 『大般涅槃經』「師子吼品」<sup>69</sup>說:五百位梵志,不能信受佛說的「無我」。經上說:「我常宣說一切眾生悉有佛性,佛性者豈非我耶」?梵志們聽說有我,就發菩提心了。 **其實,「佛性者實非我也,為眾生故說名為我」。** 

[二]融攝「虛妄唯識」的『楞伽經』也這樣說:「為斷愚夫畏無我句,……開引計我諸外道故,說如來藏。……當依無我如來之藏」。<sup>70</sup>

或以生滅法,縛脫難可立,畏於無我句,佛又方便攝。

再說真常唯心系。這是依如來藏——如來界,眾生界,自性清淨心等為本依的。如《如來藏》,《勝鬘》,《楞伽》等經,《寶性》,《起信》等論說。**在印度及中國,這一系的弘揚,是比般若經論遲一些。** 

[-](1] 中觀者依**徹底的我法無自性(無我)**說,緣起是**如幻的生滅,與無常、無我的法印相合。**[2] 唯識者 [A] 依**自相有**的立場,說**一切法是生滅無常**的;種子六義中,第一就是『剎那滅』。[B] 對
於**沒有補特伽羅我,也是徹底的(小乘說一切有及經部,也與唯識相近)。** 

[二] 但這在稱為『附佛法外道』,及神教徒,是極難信解的。沒有我體,怎麼會有輪迴?剎那生滅,那前生與後生,又怎樣連繫?這是佛法中的古老問題,如說:『我若實無,誰於生死輪迴諸趣』?《楞伽經》說:『陰、界、入生滅,彼無有我,誰生?誰滅?愚夫者依於生滅,不覺苦盡,不識涅槃』。大慧菩薩這一段問話,就是代表了一般愚夫——覺得無常、無我,不能成立輪迴,也不能成立解脫。

在愚夫的心想中,一切是生滅的,生滅無常是苦的,那就不能發現盡苦得樂的希望了!這似乎非有常住不變的我才成。所以佛法內,佛法外,都「或」有這一類眾生,「以」為「生滅法」,對於繫「縛」生死與解「脫」涅槃,都是「難可」安「立」的。這類眾生,佛說是「畏於無我句」的,就是聽了無我,而怕繫縛解脫不能成立,死後斷滅而畏怯的根性。對於這,「佛又」不能不適應他們,以善巧「方便」來「攝」化了,這就是如來藏法門。

如來藏說,佛說的經典不少,會使人生起一種意解:在生死眾生,或眾生心中,有如來那樣的體性存在,而具足智慧德相,或說相好莊嚴的。**這與印度的神我說,很接近。**所以<sup>[1]</sup> 西藏的覺囊巴派,就依十部大乘經——如來藏說教典,成立神我體系的大乘佛教。<sup>[2]</sup> 中國內地也有這一類,以真我的體驗,作為最高的法門。**好在佛知道眾生愚癡,預先在《楞伽經》裏,抉擇了如來藏說的真意義。這是攝化計我外道,而實際與大乘法空性,是一脈相通的。** 

(2) 印順導師《成佛之道(增註本)》p.390~p.392:

佛說法空性,以為如來藏。真如無差別,勿濫外道見!

···〔中略〕···如來藏就是甚深法空性,是直指眾生身心的當體——本性空寂性。所以要花樣新翻,叫做如來藏,似乎神我一樣,無非適應『畏無我句』的外道們,免得聽了人法空無我,不肯信受,還要誹毀。不能不這樣說來誘化他,這是如來的苦口婆心!

如來的善巧在此,聽起來宛然是神我樣子,可是信受以後,漸次深入,才知以前是錯用心了,原

<sup>69《</sup>大般涅槃經》〈師子吼菩薩品 11〉屬「後分」。

<sup>&</sup>lt;sup>70</sup> (1) 印順導師《成佛之道(增註本)》p.383~p.385:

## ii. 適應

傳統的佛法者,這樣的淨化了如來藏的真常我說,**但適應一般人心的,真常我、真常心的主流——「真常唯心論」者,**如『楞伽經』後出的「偈頌品」,『大乘密嚴經』,**說「無我」是沒有外道的神我,真我是有的,舉種種譬喻,而說真我唯是智者所見的。** 

b. 影響:佛德本有,為「秘密大乘」所依;臺賢依此說「生佛不二」的圓教

這一適應神學(「為眾生故」)的如來藏、我、佛性、自性清淨心,**是一切眾生本有的**——「佛德本有」說,<sup>[1]</sup>為「秘密大乘佛法」所依;<sup>[2]</sup>在中國,臺、賢都依此而說「生佛不二」的圓教。

# 3.從「方便」說

再從方便來說:

(1) 「佛法」: 六念(有點近於一般宗教,但非祈求他力救護)

「佛法」——緣起甚深,涅槃更甚深,解脫生死,真是談何容易!這不是容易成就的, 所以釋尊有不想說法的傳說。佛到底慈悲說法了,有好多人從佛出家,也有廣大的在家 信眾,但解脫的到底是少數。

為了化導大眾,種善根而漸漸的引向解脫(不一定在今生),在正常的八正道外,別有 適應信強慧弱(主要為在家)的六念法門——念佛,念法,念僧,念戒,念施,念天。 (心)念自己歸信的三寶功德,念自己持行的戒德,念自己所作的布施功德,念(自己 所能得的)天界的莊嚴。在憂愁,恐怖,特別是瀕臨病重的死亡邊緣,如修六念,可以 心無怖畏而得內心的平安。這有點近於一般宗教,但不是祈求他力的救護。

修念佛等方便,如與慧相應,那信增上人也可能證果,這就是「四證淨」。<sup>71</sup>

(2)「大乘佛法」與「秘密大乘佛法」

A. 念佛:從觀「外在的佛」, 進而觀「自身是佛」, 終於求「即生成佛」

由於「佛涅槃後,佛弟子對佛的永恆懷念」,發展為「大乘佛法」。

來就是以前聽了就怕的空無我性。法空性——「真如」是「無差別」的,…〔中略〕…從無差別來說,在眾生就叫眾生界,在佛就叫如來界了。無差別法性,是常恒清涼不變的,佛以此為性,以此為身,所以叫佛性,法身。約真如法性的無差別說,佛是這樣,眾生也還是這樣,所以說一切眾生成就如來藏了。…〔下略〕…

(3) 印順導師《成佛之道(增註本)》p.267~p.268: 法空性雖是一切法成立的普遍理性,但空性就是勝義,是悟而成聖,依而起淨的法性,實為成佛的要因。**這雖是遍一切法,而與迷妄不相應,與無漏淨德是相應的。所以為了引發一般的信解,方便說此法空性為如來藏,佛性,而說為本有如來智慧德相等。**法空性是遍一切一味的,於一切眾生無差別,所以說一切眾生都可以成佛。

71 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.309~p.310:

**修學而越入預流果的方便**,經說有二類:一、「親近善友,多聞正法,如理思惟,法隨法行」為四預流支,**約四諦說證入,是重於智證的方便。**二、「於佛不壞淨,於法不壞淨,於僧不壞淨,成就聖戒」 為四預流支,是**以信戒為基,引入定慧的方便;證入名得「四證淨」。** 

這二者,一是重慧的,是隨法行人,是利根。一是重信的,是隨信行人,是鈍根。**這是適應根機不同,** 方便不同,如證入聖果,都是有信與智慧,而且是以智慧而悟入的。…[中略]…

原始佛教中,雖有此二流,而**依「五根」來統一了信與慧;只是重信與重慧,少慧與增上慧的不同。**將「信」引入佛法,攝受那些信行人,**而終於要導入智慧的觀察分別忍,才符合佛法的正義。** 

# (A)初期大乘——觀「外在的佛」

#### a. 一般的(可淺可深)

「初期大乘」,

[一] 念佛有了非常的發展,如『法華經』說:「更以異方便,助顯第一義」。「異方便」是特殊的方便: [1] 「念佛」的因行而形成菩薩的六度大行; [2] 念佛而造佛舍利塔,(西元一世紀起) 造佛像,供養、禮拜佛塔與佛像;稱念佛名,

都是成佛的特別方便(釋尊時代是沒有的)。

[二]**偉大的菩薩六度大行,要久劫修行,**[1] 這是怯劣根性所難以奉行的,所以有「往生淨土」的「易行道」;通於一切淨土,而往生西方阿彌陀佛淨土,受到大乘佛教界的尊重。<sup>[2]</sup>還有,在十方現在一切佛前,禮拜、懺悔、勸請、隨喜、迴向等,也是為怯劣根性說的,**如信願堅固,可以引入正常的菩薩道。**<sup>72</sup>

易行道的真正意義是:…〔中略〕…五、易行道的攝護信心,

<sup>[-]</sup>或是以信願,修念佛等行而往生淨土。到了淨土,漸次修學,決定不退轉於無上菩提,這如一般所說。

[二] 或者是**以易行道為方便,堅定信心,轉入難行道,**如說:『菩薩以懺悔、勸請、隨喜、迴向故,福力轉增,心調柔軟。於諸佛無量功德清淨第一,凡夫所不信而能信受;及諸大菩薩清淨大行希有難事,亦能信受。……愍傷諸眾生,無此功德,……深生悲心。… …以悲心故,為求隨意使得安樂,則名慈心。若菩薩如是,深隨慈悲心,斷所有貪惜,為施勤精進』(5.041)。**這就是從菩薩的易行方便道,引入菩薩的難行正常道了!** 

(2) 印順導師《學佛三要》〈學佛三要〉p.78:

<sup>[-]</sup>《智度論》說:有菩薩以信(願)精進入佛法,樂集佛功德。**這是大乘中的信增上菩薩,為此 別開易行道。** 

[三] 然易行道也就是難行道(智、悲)的方便,所以《十住毘婆沙論》說:初學者,修念佛,懺悔, 勸請等法,心得清淨,信心增長,從此能修智慧,慈悲等深法。

(3) 印順導師《淨土與禪》p.70:

念佛、懺悔、勸請,**實為增長福力,調柔自心的方便;因此,才能於佛法的甚深第一義生信解心;於苦痛眾生生悲愍心,進修**六度萬行的菩薩行。

這樣,易行道,<sup>[1]</sup>雖說發願而生淨土,於淨土修行,<sup>[2]</sup>而也就是難行道的前方便。

(4) 印順導師《淨土與禪》p.92:

**然易行道也就是難行的前方便,兩者並非格格不入。**《十住毘婆沙論》說:易行道不但是念佛,包含念菩薩、供養、懺悔、隨喜等等,**菩薩依此行門去修,到信心增長的時候,即能擔當悲智的難行苦行。** 

對於初心怯劣的根性,一下子叫他發心修大悲大智,是受不了的,或即退心不學。故修學佛法,不妨先依易行道,漸次轉進增上,至信願具足,而後才修難行道。**這麽說來,易行與難行二道,僅為相對的差別,並非絕對的隔離。** 

(5) 印順導師《華雨集第二冊》p.138~p.139:

然**重智(及慈悲)與重信,只是初入門者的偏重,不是截然不同的法門,**所以『十住毘婆沙論』 卷六(大正二六,四九中——下)說:

「是菩薩以懺悔、勸請、隨喜、迴向故,福力轉增,心調柔軟,於諸佛無量功德清淨第一, 凡夫所不信而能信受;及諸大菩薩清淨大行,希有難事,亦能信受」。

「信諸佛菩薩無量甚深清淨第一功德已, 愍傷諸眾生無此功德, 但以諸邪見, 受種種苦惱, 故深生悲心。……以悲心故, 為求隨意使得安樂, 則名 慈心。……隨所能作, 利益眾生,

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> (1) 印順導師《成佛之道 (增註本)》p.307~p.308:

# b. 重要的: 觀想念佛(從「念佛三昧」,理會出「是心作佛」、「三界唯心」)

以上所說的念佛法門,是一般(可淺可深)的,**重要的是「觀想念佛」。**73

由於那時的佛像流行,念佛的都念佛的相好莊嚴。觀佛身相而成就的,是般舟(一切佛現在前立)三昧。**依此念佛三昧的定境,而理會出「是心作佛」,「三界唯心」(「虛妄唯識論」者的唯識說,也是從定境而理解出來的)。** 

## (B)後期大乘——觀「自身是佛」

到了「後期大乘」, 說一切眾生本有如來藏, 我, 自性清淨心,

也就是本有如來德性,於是修念佛觀的,不但觀外在的佛,更觀自身是佛。

# |(C)秘密大乘佛法──求「即生成佛」|

「秘密大乘佛法」,是**從「易行道」來的「易行乘」,認為歷劫修菩薩行成佛,未免太迂緩了,於是觀佛身,佛土,佛財,佛業(稱為「天瑜伽」**<sup>74</sup>),而求即生成佛。成佛為唯一目標,「度眾生」等成了佛再說。<sup>75</sup>

發堅固施心。

依『論』所說,修易行道而能成就信心的,就能引生慈悲心,能進修施等六波羅蜜。這可見 菩薩道是一貫的,重信的易行道,重悲智的難行道,並不是對立,而只是入門有些偏重而已。

<sup>73</sup> (1) 印順導師《成佛之道(增註本)》p.322:

<sup>(1)</sup>如易行道的**稱名念佛**,若得一心不亂,也就是念佛三昧。<sup>(2)</sup>不過念佛法門的重點,是念佛的身相與功德,舊稱**觀相與觀想念佛。**<sup>(3)</sup>如依此而**念佛由心起,念佛如實相,**那就是**實相念佛,趣入出世的勝義禪觀了。** 

**淺一些,**念佛有懺業障,集善根的功能;**深一些,**就緣相成定,更進而趣入證悟。念佛法門,是 **由淺入深,貫徹一切。** 

(2) 印順導師《淨土與禪》p.105~p.108:

念佛,…〔中略〕…然佛所顯現的境界,[一]在凡夫心境,不出名、相、分別的三類。

- <sup>(1)</sup>依名起念:這即是一般的**稱名念佛**,是依名句文身起念,…〔中略〕…
- <sup>(2)</sup> 依相起念:這是**觀想念佛**,…〔中略〕…

(3) 依分別起念:依分別起念,而能了知此佛唯心所現,名**唯心念佛**。前二種依於名相起念,等到佛相現前,當下了解一切佛相,唯心變現,我不到佛那裏去,佛也不到我這裏來,自心念佛,自心即是佛。…〔中略〕…

[二] 若更進一層,即到達念佛法身,悟入法性境界。唯識家說**法有五種,名、相、分別而外,有正智、如如。**無漏的智如,平等不二,是為佛的法身。依唯心觀進而體見一切平等不二法性,即是見佛。…〔中略〕…平常稱此為**實相念佛。**念佛而達此階段,實已斷除煩惱,證悟無生法忍了。

74 印順導師《印度佛教思想史》p.428:

如《金剛幕續》所說的「**佛慢瑜伽」,佛慢或作天慢,佛瑜伽也就是天瑜伽,修佛色身也稱為修天色身。** 本來,**天神等是佛異名,《楞伽經》已這樣說了。在印度神教復興中,天與佛的差距,越來越小了**!

75 (1) 印順導師《印度佛教思想史》p.433~p.434:

重信心,重加持,重念佛,雖然往生淨土,不會再退失大心了,而成佛還是遙遠的。一般的宗教信行,總是希望能立即達成理想的。成就佛果是最理想的,可是太難又太久了些!順應世間心行,如來藏我的法門出現:如來的無邊智慧,無邊的色相莊嚴,眾生是本來具足的。在深信與佛力加持下,唯心(觀)念佛法門,漸漸的開展出依佛果德——佛身,佛土,佛財,佛業為方便而修顧,這就是「果乘」、「易行乘」了!

「易行」,本來是為了適應「心性怯劣」的根性,但發展起來,別出方便,反而以菩薩的悲濟大行為鈍根了! [1] 寂靜的《四百五十論釋》說:…[中略] …不修天色身的「大乘」,是不能迅速成佛的。

## (D) 評

念佛觀,在佛法的演化中,是**有最深遠影響的!**76

# B. 念法

方便道的「念法」,

[一]「初期大乘」中,有了獨到的發展。如『般若』、『法華經』等,<sup>[1]</sup>說讀經,(背或諷) 誦經,寫經,布施經典等,有**重於現生利益的不可思議功德,**<sup>[2]</sup>並稱般若「是大神咒, 是大明咒,是無上咒,是一切咒王」。**咒術,本是「佛法」所禁止的,漸漸的滲入「大乘佛法」,主要是為了護法,降伏邪魔。** 

誦經與持咒,有共同的傾向,也與稱名的念佛相通;<sup>77</sup>

[三] 音聲佛事,特別是咒語,成為「秘密大乘」修持的要目。

# C. 念天

「念佛」、「念法」外,「念天」是非常重要的!

### (A)「佛法」——佛與人間弟子, 勝過天神

**「佛法」容認印度群神——天的存在,但**梵天、帝釋、四大王眾天的鬼神,佛弟子是不信敬、不禮拜的。佛與在家、出家弟子,諸天卻表示了恭敬、讚歎、歸依、(自動的來)

[2][A] 持祥的《扎拏釋俱生光明論》引文為證說:…〔中略〕…不修佛瑜伽,也就是不修天色身的天瑜伽,是不能成佛的。[B] 宗喀巴的《密宗道次第廣論》,引上說明而加以說明:「故無凡[庸]身相好而可立為色身相好之因,須於彼生新修能感相好等流之因,此(則)除修天瑜伽,更無餘事」;肯定說非此生修天瑜伽,是不可能成佛的(30.052)。這是「秘密大乘」者,別立成佛的理由,與「大乘佛法」所見不同了!…〔中略〕…「大乘佛法」不修天色身,所以不能成佛,但這是「秘密大乘」者的見解。…〔下略〕…

(2) 印順導師《永光集》p.249:

宗喀巴所樹立的黃教,是**通過「菩提道次第」(要你知道,不是要你廣修菩薩行),而進修神秘、欲樂、他力、急證的「密宗道次第」。**如法尊、能海去拉薩修學,**不都是學得無上瑜伽的大威德而回來嗎**!

76 印順導師《印度佛教思想史》p.a3:

佛法甚深——緣起甚深,涅槃更甚深,一般人是難以受學的。為了方便普化,施設「念佛,念法,念僧,念施,念戒,念天」——六念法門,使不幸的人,在恐怖、苦惱或病重時,能內心安定,不失善念,這有點近於一般宗教了。「念(憶念,繫念,觀念)佛」是特別發達的!

大乘興起不久,犍陀羅、摩偷羅一帶,有塑造、繪畫的佛像流行。方便的「念佛」,過去是念佛的功德,現在也取(佛像)相而念佛的色身。一心繫念,佛於自心中現起;依據這種修驗,得出「自心作佛」,「三界唯心」的理論。後期的大乘經說:如來藏、我是相好莊嚴的,自性清淨心是清淨光明的,眾生本具,所以念佛不只是念三世十方佛,更要念(觀)自己是佛。「念佛」,是從「初期大乘」,「後期大乘」,進入「秘密大乘佛法」的通途。

"7 印順導師《印度佛教思想史》p.a3:

菩薩發菩提心,久在生死修難行大行,精神偉大極了!但在一般人,可說嚮往有心而不免無力承擔的,於是繼承「佛法」的方便,<sup>(1)</sup>說佛前懺悔,勸請,隨喜,迴向菩提。這是廣義的「念佛」,容易修行,為養成大乘法器的方便。一般的「念佛」方便,著重稱名,有「消業障」,「生淨土」,「不退菩提」,種種的現生利益。<sup>(2)</sup>西元前後,經典的書寫流行,為了普及流通,經中極力稱揚讀、誦、書寫、供養經典,有種種現生利益。般若「是一切咒王」,勝過一切神咒,也就承認了世間的神咒。以唱念字母,為悟入無生的方便。

大乘經的音聲佛事:唱字母,稱佛名,誦經,持咒,是「大乘佛法」能普及民間的方便。

護法的真誠 (邪神惡鬼在外)。

# 佛與人間弟子,勝過了天神,是佛法的根本立場。

# (B)「初期大乘」——天菩薩

「大乘佛法」與起,由於『本生』中,菩薩有天神、畜生身的,所以有天菩薩在大乘經中出現,如『海龍王經』,『大樹緊那羅王所問經』,『密跡金剛力士經』等。『華嚴經』 圓融無礙,有無數的執金剛神,主城神,主地神,……大自在天,來參加法會,都是大菩薩。善財童子參訪的善知識,也附入了不少的主夜神(女性夜叉)。夜叉菩薩名為金剛手,或名執金剛、金剛藏,在『華嚴經』中,地位高在十地以上。

「初期大乘」經,深(觀)廣(大菩薩行)而與通俗的方便相統一,入世而又有神秘化的傾向。

# (C)「後期大乘」——天佛一如(神佛不二)

到了「**後期大乘」**,如『楞伽經』、『大集經』,**說到印度著名的天神,都是如來的異名;在鬼、畜天的信仰者,所見的如來就是鬼、畜。** 

在理論上,達到了「天佛一如」,也就是「神佛不二」,這是與印度教的興盛有關的。

### (D)「秘密大乘佛法」

a. 敘事

到了「秘密大乘佛法」, 念天的影響更深。如

- [一] 倣五部夜叉,及帝釋在中間,四大天王四方坐的集會,而有**五部如來的集會方式。**
- [三] 天菩薩著重忿怒相,欲樂的身相。<sup>78</sup>觀自身是佛的**佛慢,也名為天慢。而忉利天與四** 大王眾天的男女交合而不出精,也成為實現大樂,即身成佛的修證理想。<sup>79</sup>
- [三] **欲界天神——大力鬼王與高等畜生天的融入佛教**,不但有五甘露——尿、屎、骨髓、精、血,五肉——狗肉、牛、馬、象、人肉等鬼神供品;而「佛法」所禁止的咒術以外, 占卜、問鏡<sup>80</sup>、觀星宿,火祭——護摩,**這些印度神教的,都納入「秘密大乘」。**

#### b. 評論

# (a) 方便出下流(不能「方便(而上流)至究竟」)

**民間信仰的鬼神,進入「秘密大乘」的堂奧**: [1] 有**手執武器,忿怒相的天菩薩(或佛所示現)。** [2] 溼婆 天派有「性力」崇拜,「秘密大乘」也有**相抱相合的(俗稱)歡喜佛。** 

適應與融攝神教,「佛天一如」的具體化,為「秘密大乘」的特色!

我發現,「**佛法」中所說的高下,「秘密大乘」每每是顛倒過來說。** 

- <sup>[-1]</sup>如在佛法中,欲界天的四大王眾天等,男女合交而不出精,是低級的;眼相顧視而成淫事的他化自在天,是高級的;如向上更進一層,那就是離欲的梵天了。
- [三] 「秘密大乘」倒過來說:眼相顧視而笑的,是最低的事續;二二交合而不出精的,是最高的無上瑜 伽續。

<sup>78</sup> 印順導師《印度佛教思想史》p.4:

<sup>79</sup> 印順導師《華雨集第三冊》p.206:

<sup>80</sup> 印順導師《華雨集第二冊》p.37: 問鏡,問童女,問天(神),…「下略」…

念天而**演變到以「天(鬼神)教」方式為佛法主流,真是世俗所說的「方便出下流」了!** 

<sup>81</sup>(1)案:以為密教高於顯教,秘密大乘佛法的無上密為最高,不以為是世界悉檀。

(2) 印順導師《印度佛教思想史》p.a4~p.a5:

「佛法」說到了「念天」,菩薩本生中,有以天、鬼、畜生身而修行的,「大乘佛法」也就出現了「天(大力鬼王、高等畜生)菩薩」。帝釋等每說陀羅尼——明咒護法,咒語漸漸重要起來。「後期大乘」的『楞伽經』等,進一步說:印度民間信仰的天,鬼神,古仙,都是佛的異名,佛所示現的,**奠定了「佛天一如」的理論。** 

西元三世紀起,印度梵文學復興,印度教也漸漸興起。在「大乘佛法」的方便道,及如來果德的傾向下,適應外在情勢,發展為「秘密大乘佛法」,多與神(天)教相通。如教典不名為「經」,而名怛特羅(續)。取「奧義書」式的秘密傳授,師長的地位重要起來。咒——佛、菩薩等的真言,是「語密」。神教的手印,佛法也有了,是「身密」。護摩——火供(「佛法」所禁止的),成為自利利他的重要事業。民間信仰的鬼神,進入「秘密大乘」的堂奧:<sup>(1)</sup> 有手執武器,忿怒相的天菩薩(或佛所示現)。<sup>(2)</sup> 溼婆天派有「性力」崇拜,「秘密大乘」也有相抱相合的(俗稱)歡喜佛。適應與融攝神教,「佛天一如」的具體化,為「秘密大乘」的特色!

「大乘佛法」的菩薩大行太難了,一般傾向於重「信」的「易行道」。恰好如來藏是佛智與色相莊嚴的本來具足,與「念佛」的是心作佛,自心是佛相通,「秘密大乘」這才觀自身是佛——「天慢」,發展為即身成佛的「易行乘」。即身成佛,不用修利濟眾生的菩薩大行,等成了佛再來利濟眾生。難行不用修,佛果可以速成,對一般人來說,真可說太好了!

大乘經中,十方世界的佛、菩薩多極了,再加入印度群神,不免雜亂。「秘密大乘」作了有組織的序列,如『瑜伽續』以中央毘盧遮那,及四方四佛,分五部(族)而統攝一切。**五方五佛,是仿照忉利天主帝釋在中央,四方來的四大天王四面坐的集會方式。帝釋是執金剛(杵)的夜叉;夜叉是一向分為五族的。夜叉王——執金剛,金剛手,金剛藏,普賢(坐六牙白象,與帝釋相同),是「秘密大乘」的當機者。忉利與四大王眾天,是欲界的地居天,天龍(鬼畜)八部的住處。欲界是有淫欲的,地居天形交成淫而不出精,正是「無上瑜伽續」,修天色身,貪欲為道的理想境界。太虛大師稱「秘密大乘」為「依天乘行果而趣佛果」,這是不以人事為本,適應印度神教,以天(鬼神)法為本的大乘。** 

(3) 印順導師《華雨集第五冊》p.139~p.141:

問:密宗的「雙修法」真能當作修行方法嗎?

答:**說到佛法,我們必須從現實世間來探討。**佛法是怎樣出現於我們這個世界的?當然是二千五六百年以前,從印度釋迦牟尼佛而來的。釋迦佛以前,講修行,講證悟,印度的外道,也是多的很。但就佛法而言,佛法有超越外道的不共處,這是從釋迦佛而開始的。

「修雙身法才能成佛」,釋迦佛無此說;「淫欲為道」,是大邪見。<sup>(1)</sup> 若說這是其他的佛,他方世界佛說的,那麼說的是什麼語言呢?不管怎麼說,密宗還是用印度語文來記述的。歷史到底是歷史,雖然傳說,記錄上有些差異,但釋迦佛在什麼時候?佛怎麼說?到了那裏?有那幾位國王、長者供養?又發生什麼事?……等等,這是實際的,不是理想的。<sup>(2)</sup> 如說釋迦佛說的是方便,不究竟,出現於千百年後的佛說,才是究竟,那就不好說了。如說到中國的儒家,總是推源到孔子,如果以孔子所說為方便不究竟,而大談其他的才是真正儒家,那便是笑話奇談了。

我們生在欲界,「欲」是生死的根源。古人往往把男女之欲(新生命由此而來)看得非常的神秘,我在『中國古代民族神話與文化之研究』一書中,便提到了這些。在印度,如遍行外道;在中國,如道家的一部分,都有以兩性交合為修道的。他們大抵利用固有的文字,而作象徵比喻的暗示,外人不容易了解他說的是什麼。在「秘密大乘佛法」中,如金剛、蓮華、入定等,都被利用以說明這一著。

依釋迦的「佛法」而言,這都是出發於世間心的生死事。佛教出家的僧團,是修持清淨梵行的, 遠離男女之欲。但出家者多了,如不能正確的理解,內心的欲念不清淨,慢慢的會引起性心理的 變態。對一個修定者而言,如應用念息方便的,由於重視身體的異常經驗,修脈、修明點,而演 為雙身法。

在「大乘佛法」中,已有潛流,如譯『大般涅槃經』的,宣說常樂我淨的曇無讖,就是「善男女」

## (b) 「念佛」與「念(欲)天」的最高統一

重信仰,重秘密(不得為未受法的人說,說了墮地獄),重修行,「索隱行怪」的「秘密大乘佛法」,是**「念佛」與「念(欲)天」的最高統一。** 

# 五 佛教思想的判攝準則

### (一) 「龍樹四悉檀與覺音四部注釋書名」對比

在印度佛教思想史的探求中,發現了一項重要的判攝準則。

**南傳佛教的覺音三藏,我沒有能力讀他的著作,但從他四部(阿含)注釋書名中,得到了啟發。**他的四部注釋,『長部』注名「吉祥悅意」,『中部』注名「破斥猶豫」,『相應 (即「雜」)部』注名「顯揚真義」,『增支部』注名「滿足希求」。

四部注的名稱,顯然與龍樹所說的四悉檀(四宗,四理趣)<sup>82</sup>有關,如「顯揚真義」與第一義悉檀,「破斥猶豫」與對治悉檀,「滿足希求」與各各為人(生善)悉檀,「吉祥悅意」與世界悉檀。<sup>83</sup>深信這是古代傳來的,對結集而分為四部阿含,表示各部所有的

交接之術」的。不過大乘佛教的主流,還是反對這一類的。特別是由於這一類「幻法」,引起罽賓 滅法的法難,為大乘佛教界所痛心疾首的。不過到了西元八、九世紀,後來居上,成為佛教末期 的主流。

釋迦佛的時代,印度的教派相當多,對於各式各樣的神教,佛是重於啟發感化,採取溫和的革新,而不是強烈的、鬥爭的,即使是批評,也不是攻擊性的。佛採取印度固有文化中,合於真理、道德,有用的部份,而引入不共世間一般的,佛陀自覺的佛法。**世俗迷信,多數是不取的,小部分給以新的意義。** 

一般人較少了解印度神教,如能多知道些,就會知道密宗的內容,大部分是從印度神教轉化過來的。如「護摩」,就是火供養。原始的宗教莫不如此,當牛羊等被燒時,發出了氣味,神便接受了。如印度的婆羅門教、猶太教,中國古代宗教,都是如此。但釋迦佛說法,並不採取這種火供,而說有意義的三火——供養父母名根本火,供養妻兒眷屬名居家火,供養沙門婆羅門名福田火。可是密宗又攝取了它。在密宗裏,所供養的許多佛菩薩,其實都是夜叉像、龍王像。這到底是佛的神化呢?還是神的佛化呢?還是神佛不二呢?這是值得我們深思的問題。

<sup>82</sup> 印順導師《佛在人間》p.29~p.31:

**施教宗旨**: 佛法是適應眾生的根機而安立的,需要什麼,就為他說什麼。如《智論》所說的**四悉 檀,即是佛陀應機說法的四大宗旨。**說法的宗旨雖多,但總括起來,不出此四。

- 一、世間悉檀,以引起樂欲為宗。…〔中略〕…
- 二、為人悉檀,以生善為宗。…〔中略〕…
- 三、對治悉檀,以制止人類的惡行為宗旨。…〔中略〕…
- 四、第一義悉檀,這以顯了真義為宗,這是佛陀自證的諸法實相。不信解這甚深的真義,而修行趣證, 是決不能了脫生死,圓成佛道的。所以佛依第一義悉檀說,是究竟的了義說,這才是佛法的心髓。

**龍樹說:「三悉檀可破可壞,第一義悉檀不可壞」。**…〔下略〕…

- 83 印順導師《原始佛教聖典之集成》p.489~p.491:
  - <sup>[一]</sup>**說一切有部的『薩婆多毘尼毘婆沙』**卷一(大正二三・五0三下——五0四上),曾這樣說:

「為諸天世人隨時說法,集為**增一,是勸化人所習。**為利根眾生說諸深義,名**中阿含,是學問者所習。**說種種禪法,名**雜阿含,是坐禪人所習。**破諸外道,是長阿含」。

**大體說來,這一分類,是有實際意義的。**在說一切有部中,「增壹阿含」是**(持經)「譬喻師」,**「中阿含」是「**阿毘達磨者」,**「雜阿含」是「**禪師」所特重,近於事實。** 

說一切有部**論義特色,多半依(說一切有部的)「中阿含」而成立;「中阿含」重於分別法義,所以說是「學問者所習」。**從『瑜伽師地論』,**以「雜阿含」為佛法本源來說,「雜阿含」是「坐禪人所習」,** 

## 主要宗趣。

# (二) 依「四悉檀」判攝阿含

#### 1. 判攝四阿含

民國三十三年秋,我在漢院講『阿含講要』,先講「四阿含經的判攝」,就是**依四悉檀而** 判攝四阿含的。

## 2. 判攝雜阿含的三分

在原始聖典的集成研究中,知道**原始的結集,略同『雜阿含』,而『雜阿含』是修多羅,祇夜,記說等三分集成的。以四悉檀而論,**「修多羅」是第一義悉檀;「祇夜」是世界悉檀;「記說」中,弟子記說是對治悉檀,如來記說是各各為人生善悉檀。

## 佛法有四類理趣,真是由來久矣!

# 3. 結明: 判攝, 是約「主要理趣」

這可見,『雜阿含』以第一義悉檀為主,而實含有其他三悉檀。**進一步的辨析,**那「修多羅」部分,也還是含有其他三悉檀的。**所以這一判攝,是約聖典主要的理趣所在而說的。** 

四悉檀傳來中國,天臺家多約眾生的聽聞得益說,**其實是從教典文句的特性,所作客觀** 

#### 也非常適合。

這一傳說,應有古老的傳說為依據的。

[三] 覺音有四部的注釋,從注釋的書名中,表現了「四阿含」(四部)的特色。

長部注:(吉祥悅意) 中部注:(破斥猶豫) 相應部注:(顯揚真義) 增支部注:(滿足希求)

(三)**龍樹有「四悉檀」的教説,**如『大智度論』卷一(大正二五・五九中)說:

「有四種悉檀:一者,世界悉檀;二者,各各為人悉檀;三者,對治悉檀;四者,第一義悉檀。 四悉檀中,總攝一切十二部經,八萬四千法藏,皆是實,無相違背」。

「悉檀」, 梵語 siddhānta,譯為成就、宗、理。**四種悉檀,是四種宗旨,四種道理。**四悉檀可以「總攝一切十二部經,八萬四千法藏」。**龍樹四悉檀的判攝一切佛法,到底根據什麼?說破了,這只是依於「四阿含」的四大宗旨。** 

以四悉檀與覺音的四論相對比,就可以明白過來。<sup>(1)</sup>「吉祥悅意」,是「長阿含」,「世界悉檀」。如『闍尼沙經』、『大典尊經』、『大會經』、『帝釋所問經』、『阿吒囊脈經』等,是通俗的適應天神信仰(印度教)的佛法。思想上,「長含」破斥了外道,而在民眾信仰上融攝他。諸天大集,降伏惡魔;特別是『阿吒囊脈經』的「護經」,有「守護」的德用。<sup>(2)</sup>「破斥猶豫」,是「中阿含」,「對治悉檀」。「中阿含」的分別抉擇以斷疑情,淨除「二十一種結」等,正是對治的意義。<sup>(3)</sup>「顯揚真義」,是「雜阿含」,「第一義悉檀」。<sup>(4)</sup>『增壹阿含』的「滿足希求」,是「各各為人悉檀」。適應不同的根性,使人生善得福,這是一般教化,滿足一般的希求。龍樹的四悉檀,與覺音四論的宗趣,完全相合,這一定有古老的傳承為依據的。…〔中略〕…

···〔中略〕···集一切佛法為四阿含,在古代的傳承中,顯然有一明確的了解。『薩婆多毘尼毘婆沙』,也是同一傳說。由於說一切有部論師,過分重視「中阿含」,這才以究明「深義」為「中阿含」,而有小小的差異。

千百年傳來的四含宗義,在現在看來,仍不失為理解佛法開展的指針(57.002)。

# 的判攝。84

### (三) 依「四悉檀」判攝四期佛教

1.總說(表示)

依此四大宗趣,觀察印度佛教教典的長期發展,也不外乎四悉檀,如表:

佛法……與揚真義

「初期……對治悉檀………破斤猶豫

大乘佛法

L後期……各各為人悉檀……滿足希求

秘密大乘佛法………世界悉檀………吉祥悅意

# 2. 別詳

五十九年所寫成的『原始佛教聖典之集成』,我從教典的先後,作了以上的判攝。 這裏再為敘述:**從長期發展的觀點,來看每一階段聖典的特色,是** 

# (1)「佛法」——「第一義悉檀」

一、以『雜阿含經』(『相應部』)為本的「四部阿含」(四部可以別配四悉檀),是**佛法的「第一義悉檀」,無邊的甚深法義,都從此根源而流衍出來。** 

# (2)「初期大乘」——特色是「對治悉檀」

二、「大乘佛法」初期的「大乘空相應經」,廣說一切法空,**遣除一切情執,**契入空性。 『中論』說:「如來說空法,**為韓諸見故」**,是依『寶積經』說的。<sup>85</sup>**所以「大乘空相應經」的特色,是「對治悉檀」。**<sup>86</sup>

龍樹的四悉檀,與覺音四論的宗趣,完全相合,這一定有古老的傳承為依據的。徹底的說起來,**佛法的宗旨,佛法化世的方法,**都不外乎這四種。每一阿含,都可以有此四宗;但就每一部的特色來分別,…〔中略〕…**這一佛法的四大方針,在佛法的實際應用中,也是一樣。所以教人修習禪觀,就有「四隨」,**如『摩訶止觀』卷一上(大正四六・四下)說:

「佛以四隨說法:隨(好)樂,隨(適)宜,隨(對)治,隨(勝)義」。

天台學者,早就以「四隨」解說「四悉檀」。

85 (1)《大寶積經》卷 112 〈普明菩薩會第 43〉( 大正 11,634a13-19):

如是迦葉! **等起我見積若須彌,非以空見起增上慢。所以者何?一切諸見以空得脫,若起空見則不可除。**迦葉! 譬如醫師授藥令病擾動,是藥在內而不出者,於意云何,如是病人寧得差不?不也,世尊! 是藥不出其病轉增。如是迦葉!**一切諸見唯空能減,若起空見則不可除。** 

(2) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.1167~p.1168:

『大寶積經』卷一一二『普明菩薩會』(大正一一・六三四上)說:

「迦葉!真實觀者,不以空故令諸法空,但法性自空。……迦葉!非無人故名曰為空,但空自空。……當依於空,莫依於人!若以得空便依於空,是於佛法則為退墮。如是迦葉! **寧起我見積若須彌,非以空見起增上慢。所以者何?一切諸見依空得脫,若起空見,則不可陰」。** 

依經文所說,空見是比我見更惡劣的。…〔中略〕…這一段經文,非常的著名!『中論』引經說:「大聖說空法,為雜諸見故,若復見有空,諸佛所不化」。「不能正觀空,鈍根則自害,如不善咒術,不善捉毒蛇」(116.007)。…〔下略〕…

<sup>86</sup> 參見下節〈六 契理而又適應世間的佛法〉所說:「中期是「大乘法」的興起,是菩薩行為本而通於根本佛法的。**依涅槃而開展為「一切法不生」,「一切法空」說。**<sup>[1]</sup> **涅槃是最甚深的,當然可說是第一義** 

<sup>84</sup> 印順導師《原始佛教聖典之集成》p.490~p.491:

# (3)「後期大乘」——重在「為人生善悉檀」(有「易行」誘導的傾向)

三、「大乘佛法」後期,為真常不空的如來藏、我、佛性說,**點出眾生心自性清淨,為生善、成佛的本因,重在「為人生善悉檀」。**「各各為人生善」,是多方面的。

[一]心自性清淨,就是「心性本淨」,是**出於「滿足希求」的『增支部』的。『成實論』也說:「佛為懈怠眾生,**若聞心本不淨,便謂性不可改,則不發清淨心,**故說本淨」。**在「後期大乘」中,**就成為一切眾生有如來藏、我、佛性說**:<sup>87</sup>這是一。

[二] **如來藏說,是念自己身心中有佛。**「初期大乘」的念佛往生淨土,念佛見佛的般舟三昧;「佛法」六念中念佛,**都是為信增上者,心性怯劣怖畏者說的**:這是二。

這些「為人生善」的教說,都有「易行」誘導的傾向。

# (4)「秘密大乘佛法」——融攝神教所有行儀,從欲樂中求成佛是「世界悉檀」

四、「秘密大乘佛法」的流行,**融攝了印度神教所有的宗教行儀。**如說:「劣慧諸眾生, 以癡愛自蔽,唯依於有著。……為度彼等故,隨順說是法」。<sup>88</sup>在修持上,重定力,**以欲 天的佛化為理想,所以在身體上修風,修脈,修明點,從欲樂中求成佛,**<sup>89</sup>是「世界悉

悉檀,<sup>(2)</sup>但重點的開展,顯然存有「對治」的特性。

87 印順導師《如來藏之研究》p.69:

《增支部》〈一集〉這樣(南傳一七・一五)說:

「比丘眾**!此心極光淨,而客隨煩惱雜染**,無聞異生不如實解,我說無聞異生無修心故」。

「比丘眾!此心極光淨,而客隨煩惱解脫,有聞聖弟子能如實解,我說有聞聖弟子有修心故」。

**這是『阿含經』中明確的心明淨說。**心是極光淨的,使心雜染的隨煩惱,是「客」,可見是外鑠的,而不是心體有這些煩惱。**心清淨而與客塵煩惱發生關係,是如來藏說的重要理論,不能不說是淵源於『阿含經』的!** 

- 88《大毘盧遮那成佛神變加持經》卷1〈入漫茶羅具緣真言品2〉(大正18,5a1-5): 劣慧諸眾生,以癡愛自蔽,唯依於有著,恒樂諸斷常,時方所造業,善不善諸相,盲冥樂求果,不知 解此道,為度彼等故,隨順說是法。
- 89(1) 印順導師《印度佛教思想史》p.437~p.440:

重信心,重加持,重修行「貪欲為道」的「秘密大乘佛法」中,「無上瑜伽續」分「父續」,「母續」,有『密集』,『時輪』,『勝樂』,『喜金剛』等多部,因傳承修驗不同,修行的名目與次第,也不能一致。在勝義觀中,有依「中觀見」的,有依(如來)「藏心見」的,(我以為「藏心見」是主流)**然不同中有一共同傾向,就是怎樣轉化現生的業報身為如來智身。** 

**重在「修天色身」**(「生起次第」是勝解觀,「圓滿次第」是真實觀)**,所以在色身上痛下功夫,這就是「無上瑜伽」貪欲為道」的特色。**轉業報身為佛[天]身的修持, 扼要的說, 如『教授穗論』(30.063) 說:

「修金剛念誦者, 遮止左右風動, 令入中脈。爾時猛利本性熾然, 溶化諸界, 證大樂輪」。 試略為敘說。一、**脈:**…[中略]…

二、風:…〔中略〕…

三、明點或譯春點:明點是人身的精液,但不限於(男)精子、(女)卵子,而是與身體的生長、 壯盛、衰老有關的一切精液。依現代名詞說,如男女兩性荷爾蒙等。…〔中略〕…在人來說,這是「生」 的根源;約佛說,也是成就佛色身的根源。所以明點也稱為菩提心。在五種(願菩提心,行,勝 義,三摩地,明點……赤白二)菩提心中,明點菩提心是最殊勝的。…〔中略〕…修軍荼利氣與火熱, 能溶化一切精力為明點,成為轉業報身為天色身的前提,所以赤白菩提心,也名為軍荼利(或譯 為「滾打」)菩提心。如修到提、降、收、放自在,明點降到摩尼端不會漏失,就應該與實體明妃, 進行「蓮華、金剛杵相合」,而引發不變的大樂。…〔中略〕…這樣的修行,如勝義光明與如虹霓的 幻身,無二雙運,達到究竟,就能即身成佛了。

#### 檀」。

(5)喻:四期聖典,如乳一再加水賣,終於「佛法真味淡,印度佛教也不見」 佛法一切聖典的集成,只是四大宗趣的重點開展。

我應用牧女賣乳而一再加水為喻:為了多多利益眾生,不能不求適應,不能沒有方便,如想多賣幾個錢,而在乳中加些水一樣。**這樣的不斷適應,不斷的加入世俗的方便,四階段集成的聖典,如在乳中一再加水去賣一樣,終於佛法的真味淡了,印度佛教也不見了!** 

# |(四) 依「四悉檀」再次說明:與古德的教判相通,但抉擇取捨不同

# 1. 一切聖典集成,只是四大宗趣的重點開展(不同適應的底裏,直接佛的自證)

**這一判攝,是佛法發展階段的重點不同,**不是說「佛法」都是第一義悉檀,「秘密大乘佛法」都是世界悉檀,所以說:「一切聖典的集成,只是四大宗趣的重點開展,在不同適應的底裏,直接於佛陀自證的真實」。「佛法的世界悉檀,還是勝於世間的神教,因為這還有傾向於解脫的成分」。

**這一切都是佛法**;「**秘密大乘」是晚期佛教的主流,這是佛教史上的事實,**所以我不能同意「入篡正統」的批評。<sup>90</sup>都是流傳中的佛法,所以不會徹底否定某些佛法。

即身成佛,非修天色身不可,非與明妃實行和合大定不可,所以這一修行,名為「具貪行」。西藏所傳,也有說不修實體明印,修「智印」觀想杵蓮和合,達樂空不二),也可以成佛。然以「貪欲為道」,「以欲離欲」為方便,是一致的定論(30.067)。

(2) 印順導師《成佛之道(增註本)》p.362~p.363: 惑業由分別,分別由於心,心復依於身,是故**先觀身。** 

空,是要觀眾生與一切法都是性空的。龍樹繼承佛說的獨到精神,以為初學的,應先從觀身下手。這有什麼意義呢?因為生死是由於惑、業,「惑、業由」於「分別」,這已如上面說過。此惑亂的妄「分別」,是「由於心」。從人類,眾生能發心學佛的來說,「心」又是「依於身」的。從依心而起惑造業來說,佛法分明為由心論的人生觀;重視自心的清淨,當然是佛法的目的。然心是依於身的,此身實為眾生堅固執著的所在。貪、愛、喜、樂阿賴耶,所以生死不了;而阿賴耶的所以愛著,確在『此識於身攝受藏隱同安危義』(5.072)的取著。人類在日常生活中,幾乎都是為了此身。身體是一期安定的,容易執常,執常也就著樂、著淨,這是眾生的常情。反而,心是剎那不住的,所以如執心為常住的,依此而著樂、著淨,可說是反常情的。這只是神學與哲學家的分別執,論稱為『如梵天王說』(5.073),也就是婆羅門教的古老思想。所以,如眾生專心染著此身體,是不能發心,不能解脫的大障礙,「是故先」應該「觀身」。佛說的道品,以四念處為第一,稱為一乘道。四念處又以觀身為先,觀身不淨,觀身為不淨,苦,無常,無我,就能悟入身空。對身體的妄執愛著,能降伏了,再觀身心世界的一切法空——無我無我所,就能趣人解脫。佛法中,有的直捷了當,以心為主。理解是唯心的;修行是直下觀心的。這與一般根性,愛著自身的眾生,不一定適合。因為這如不嚴密包圍,不攻破堡壘,就想擒賊擒王,實在是說來容易做來難的。自身的染著不息,這才有些人要在身體上去修煉成佛呢!

- 90 (1) 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.17: 王恩洋是著名的唯識學者,**他不滿真常唯心論,稱之為「入篡正統」,那是不承認他是佛法的。**對 於末期的秘密乘,當然沒有好感。他所以要批評《印度之佛教》,只是為了辨論空宗與有宗,誰是 了義的,更好的。我寫了〈空有之間〉,以表示我的意見。
  - (2) 印順導師《無諍之辯》〈空有之間〉p.108: 龍樹、無著間,若必求其有所同者,則同為南北印佛教綜合者,同有淨化真常唯心論之跡也。然 真常唯心論不因此而衰,以真常攝性空,以唯心攝唯識,融冶世俗而大成於密教。故吾從印度佛 教之趨勢以觀其變,不能不以真常唯心論為後期佛教之正統。

# 2. 由於「純正的、適應現代的要求」,而與古德的意見不同

## (1)「為佛法,為佛法適應現代」而學

但我不是宗派徒裔,不是學理或某一修行方法的偏好者。

我是<sup>[1]</sup> 為佛法而學,<sup>[2]</sup> 為佛法適應於現代而學的,所以在佛法的發展中,探索其發展的脈絡,而了解不同時代佛法的多姿多態,而作<sup>[1]</sup> 更純正的,<sup>[2]</sup> 更適應於現代的抉擇。

# (2) 判: 立本本教, 宏闡中期(天化應慎), 攝後期確當, 以復興佛教暢佛本懷

**由於這一立場,**三期、四期的分判,相當於古德的分判,而意見不同,**主要是由於**<sup>[1]</sup> **納正的、**<sup>[2]</sup> **適應現代的要求。** 

也就作成這樣的結論:「立本於根本佛教之淳樸,宏闡中期佛教(指「初期大乘」)之行解,(梵化之機應慎),攝取後期佛教之確當者,庶足以[1]復興佛教而[2]暢佛之本懷也數」!

# 六 契理而又適應世間的佛法

# (一) 立本於根本佛教之淳樸

什麼是「立本於根本佛教 $^{91}$ 之淳樸」?

# 1. 總說:阿含與律的「三寶」,是樸質而親切——人間三寶

佛弟子所應特別重視的,是一切佛法的根源,釋尊的教授教誡,早期集成的聖典——「阿 含」與「律」[毘尼]。

在「阿含」與「律」中,**佛、法、僧——三寶,是樸質而親切的。**92

# 2. 別釋

# (1) 佛寶——佛出人間

「佛」是印度迦毘羅衛的王子,經出家,修行而成佛,說法、入涅槃,**有印度的史跡可考。**《增賣阿含經》說:「**諸佛**皆出人間,終不在天上成佛也。」

[1] 佛不是天神、天使,是在人間修行成佛的; <sup>[2]</sup> 也只有生在人間,才能受持佛法,體悟真理[法]而得正覺的自在解脫,所以說:「人身難得」。<sup>93</sup>

既「入篡正統」,即不能以唯識統之;亦不能以其有違法印,而改變此一段史實也!或有欲攝真常唯心於旁流者,然<sup>[1]</sup>**就義理言,**斥之可也,是之可也,攝之於旁流可也。<sup>[2]</sup>**自歷史言,則後期佛教確為此一思潮所支配,何得不以此為正統?** 

我以為,<sup>[1]</sup> **佛陀時代,四五(或說四九)年的教化活動,是「根本佛教」,是一切佛法的根源。**<sup>[2]</sup> 大眾 部與上座部分立以後,是「部派佛教」。<sup>[3]</sup> 佛滅後,到還沒有部派對立的那個時期,是一味的「原始佛教」。

**人類的特勝** 五趣中,<sup>[1]</sup> 平常以為天上最好,地獄最苦,這是一般宗教的傳統見識。怕墮地獄,求生天國,是他們共同的要求。<sup>[2]</sup> 佛法獨到的見地,卻以為人間最好。

這因為一切有情中,<sup>(A)</sup> 地獄有寒熱苦,**幾乎有苦無樂;**畜生有殘殺苦,餓鬼有饑渴苦,也是**苦多於樂。**<sup>(B)</sup> 天上的享受,雖比人類好,**但只是庸俗的,自私的;那種物質欲樂,精神定樂的陶醉,** 

<sup>91</sup> 印順導師《原始佛教聖典之集成》p.1:

<sup>93 (1)</sup> 印順導師《佛法概論》p.52~p.56:

#### 結果是墮落。

所以人間最好,經中常說「人身難得」的名言。《增含·等見品》說:某「天」五衰相現——將死時,有「天」勸他說:你應求生善趣的人間。人間有什麼值得諸天崇仰呢?經上接著說:「堵佛世尊皆出人間,非由天而得也」。這即是說:諸佛皆在人間成佛,所以人為天的善趣,值得天神的仰慕。

成佛,是體悟真理,實現自由。佛陀說法,即是宣揚此真理與自由之光。真理與自由,是天國所沒有的,有的只是物欲與定樂。諸天是享樂主義者,不能警覺世間的苦難,不能策發向上, 所以惟有墮落,不能獲得真理與自由。

釋尊曾說:「我今亦是人數」(增含·四意斷品)。這可見**體現真理而解脫成佛,不是什麼神鬼或天使,是由人修行成就的。惟有生在人間,才能禀受佛法,體悟真理而得正覺的自在,這是《阿含經》的深義。** 

我們如不但為了追求五欲,還有更高的理想,提高道德,發展智慧,完成自由,那就惟有在人間才有可能,所以說「人身難得」。

佛陀何以必須出在人間?人間有什麼特勝?這可以分為四點來說:

一、環境:天上太樂,畜生、餓鬼、地獄——三途太苦。**太樂了容易墮落,太苦了也無力追求真理與自由。** 

人間也有近於這兩邊的形態:如生活寬裕,遺產豐富的,由於物質的過分享受,窮奢極欲,每每 汩沒自己,弄到墮落而後已。反之,太貧苦了,由於生活的逼迫,為衣食等所苦,或作殺盜等惡 業,少有機會能從事學問,追求真理與自由。苦樂均調的人間,尚有此種現象,何況極樂的天堂, 極苦的地獄!經上說:帝釋天為了佛法,特來世間稟受,但他在享受五欲時,竟然完全忘記了。

太樂太苦,均不易受行佛法,唯有苦樂參半的人間,知苦而能厭苦,有時間去考慮參究,才是體悟真理與實現自由的道場。

二、惭愧:《增含·慚愧品》說:「以其世間有此二法, ……不與六畜共同」, 這是人畜的差別處。 人趣有慚愧心, 惭愧是自顧不足, 要求改善的向上心; 依於尊重真理——法, 尊重自己, 尊重世 間的法制公意,向「輕拒暴惡」,「崇重賢善」而前進。這是道德的向上心, 能息除煩惱眾惡的動 力, 為人類所以為人的特色之一。

三、智慧:<sup>(1)</sup> 三惡趣是缺少智慧的,都依賴生得的本能而動作。<sup>(2)</sup> 人卻能從經驗的記憶中,啟發 抉擇、量度等慧力,能設法解決問題。<sup>(A)</sup> 不但有世俗智,相對的改善環境、身心,<sup>(2)</sup> 而且有更高 的智慧,探求人生的秘奧,到達徹底的解脫。**人間的環境,苦樂兼半,可以從經驗中發揮出高尚 的智慧。如不粗不細的石頭,能磨出鋒利的刀劍一樣。** 

四、堅忍:我們這個世界,叫娑婆世界,娑婆即堪忍的意思。**這世間的人,能忍受極大的苦難,為了達到某一目的,犧牲在所不惜,非達到目的不可。**這<sup>[1]</sup>雖也可以應用於作惡,<sup>[2]</sup>但如以佛法引導,使之趨向自利利他的善業,即可難行能行,難忍能忍,直達圓滿至善的境地。

這四者,環境是從人的環境說;後三者,是從人的特性說。《婆沙論》解說人為「止息意」、「忍」、「末奴沙」三義;《起世經》等說「勇猛」、「憶念」、「梵行」三事的勝於天上,與今所說的三者相同。

慚愧——止息意——梵行勝 智慧——末那沙——憶念勝 堅忍——忍———勇猛勝

這樣,諸佛皆出人間成佛,開演教化,使人類同得正覺。**佛法不屬於三途,也不屬於諸天,惟有人類才是佛法的住持者,修學者。** 

人生如此優勝,難得生在人間,又遇到佛法,應怎樣盡量發揮人的特長,依佛陀所開示的方法前進。在沒有完成正覺的解脫以前,必須保持此優良的人身。

若不能保持,因惡行而墮入三途,或受神教定樂所蒙惑,誤向天趣——長壽天是八難之一,**那可以說是辜負了人身,「如入寶山空手回」!** 

- (2) 印順導師《佛在人間》p.88~p.94:
  - 一、憶念(末那沙)勝:末那沙即人的梵語,與末那(意)同語。…[中略]…這生得的智力,即是

「佛出人間」,佛的教化,是現實人間,自覺覺他的大道,所以佛法是「人間佛教」,而不應該鬼化、神化的。**不過在佛法的長期流傳中,由於「佛涅槃後,佛弟子對佛的永恆懷念」,不免漸漸的理想化、神化,而失去了「如來兩足[人]尊」的特色!**94

本能。但人類的生得慧,經過學習發達成高深的智力。**其他動物,從加行而起的智力,雖也多少有一些,但比起人來,是太微渺了。**…[中略]…

二、梵行勝:…〔中略〕…

…〔中略〕…有人說:樹也知道傾向光明;狗子也會對主人表示殷勤,負責守護。然人是不同的!人知道是非、好壞,雖不一定能實行,或者作惡,但即使做了壞事,無意中會覺得不是,心中總不免「良心負疚」。那些殺人放火,無所不為的大惡人,有時也會意識到自己的不是。雖然由於環境的熏染,社會的習慣,使某些不合理的行為,竟也心安理得,不能自愧。但既為人類,這種向善善程惡的自覺——惭愧,僅是多少不同,對象不同,而決非全無的。所以雖為環境等誘惑或逼迫而墮落,但人人有惭愧心現前,而能導使改過自新。…〔中略〕…〔1〕其他的眾生,從本能所發,而不能不如此作,所以墮落不深,地獄、畜生、餓鬼,是很少會因作惡而墮落的。〔2〕〔A〕人有自覺的道德意識,知慚知愧,也有故意作惡,無慚無愧。所以人——特別是學佛法的,墮落也墮得重,上進也上進得徹底。「B」墮落後可生起向善難惡的力量,悔改自拔,也是人類的特色。

有以為:天空的行雁齊齊整整的排成人字或一字,說這是雁的(知序)道德。狗會守門,說是狗的(有義)道德。不知**道德是重於自覺的,可以不這樣作,而覺得非這樣作不可,這才是道德的價值——或不道德的。良好的習慣,只可說是道德的成果而已。如天國的良善勝於人間,但這還不免墮落多於勝進,因為自然而然的如此行去,也算不得崇高的德行。所以,如大家都那樣的胡作妄為,如了解為顛倒罪惡,那必要立定腳跟,任何苦難都不妨,卻決不附和遷就,這才是人性中道德力的高尚表現。德行——即梵行,梵行為清淨而非穢惡的行為,這是人類所有的特性。** 

三、勇猛勝: ··· [中略] ··· <sup>[1]</sup> 牛、馬,也是能耐苦的。但那是受到人類的控制,頸上架了軛,身上挨著鞭策,這才會忍苦去工作,如沒有人管制牠,牠是會躺在田塍休息的。<sup>[2]</sup> 人類,雖也受有生活的逼迫,但每能出於自發的,覺得自己應這樣做的,即奮力去做成。··· [中略] ···

經上說,人的特勝中,這三者,是眾生與諸天所不及的。**雖不是盡善盡美的,不如菩薩的清淨圓滿,但已足以表示出人類特點,人性的尊嚴。我們既然生得人身,應利用自己的長處,日求上進。** 

(3) 印順導師《佛在人間》p.131~p.133:

#### 二 唯人為能學佛

一、人類的特勝:一般來說,人雖自尊心極強,卻都看輕自己,覺得自己太渺小,不肯擔當 大事,為最高理想而努力。這是頂錯誤的,其實人是頂有意義的。

佛法說,在六道眾生中,地獄太苦,餓鬼饑餓不堪,那裡會發心學佛?畜生也大多是愚昧,不能了解學佛。阿修羅猜疑心大,不能堅信佛所說的話,又加上瞋恨心強,喜歡鬥爭。天國,享福都來不及,更沒有心學佛。所以「三途八難」中,長壽天便是八難之一。**因此,佛經說「人身難得」、「佛法難聞」,只有人最為難得,才能學佛。** 

有人問:神教與佛教有什麼不同?我說:**神教說人間不如天上,佛教說人間更好。既得人身,不要錯過他,應該尊重人身,發揮人的特性而努力向上,這是佛教的一大特色。** 

人有什麼好呢?**經說人有三特勝,天上也不及我們。大梵天、上帝,雖然高貴,但都不及人的偉大。因人有三種特勝,所以佛特地在人世成佛,教化人類,向佛學習。…**[中略]…

二、從人道直趣佛道: … [下略] …

94 (1) 印順導師《印度佛教思想史》p.a7:

希望誠信佛法的讀者,**從印度佛教思想的流變中,能時時回顧,不忘正法,為正法而懷念人間的** 佛陀!

(2) 印順導師《佛法概論》p.14~p.15:

**釋尊是人而佛,佛而人的。**人類在經驗中,<sup>[1] [A]</sup> 迫得不滿現實而又著重現實,<sup>[B]</sup> 要求超脫而又無法超脫。<sup>[2] [A]</sup> 重視現實者,每缺乏崇高的理想,甚至以為除了實利,一切是無謂的遊戲。<sup>[B]</sup> 而傾向超脫者,又離開現實或者隱遁,或者寄託在未來,他方。**崇高的超脫,平淡的現實,不能和諧** 

# (2)僧寶——依六和敬而精進修行,自利利他,達成「正法久住」

「僧」(伽),是從佛出家眾弟子的組合。佛法是解脫道,依聖道修行而實現解脫,在家、出家是一樣的。但在當時——適應那時的印度風尚,釋迦佛是出家的;佛法的傳宏,以佛及出家弟子的遊行教化而廣布,是不容爭議的。適應當時的社會,在家弟子是沒有組織的。

對出家眾,佛制有學處——戒條,且有團體的與經濟的規制。出家眾的組合,名為僧伽,僧伽是和樂清淨(健全)的集團。和樂清淨的僧伽,內部是平等的,民主的,法治的,以羯磨<sup>95</sup>而處理僧事的。

[1] 出家眾,除衣、缽、坐臥具,及少數日用品外,是沒有私有財物的。<sup>[2]</sup> 寺院、土地、財物,都屬於僧伽所有,<sup>[A]</sup>而現住眾在合法下,**可以使用。**<sup>[B]</sup>而且,這**不是「現前(住)僧」所有**,佛法是超越民族、國家的,只要是具備僧格的,從各處來的比丘(及比丘尼),如長住下來,就與舊住的一樣。所以**僧伽所有物,原則是屬於「四方僧」的。** 

僧伽中,思想是「見和同解」,經濟是「利和同均」,規制是「戒和同遵」。這樣的僧伽制度,才能和樂共住,精進修行,自利利他,達成正法久住的目的。<sup>96 [2]</sup>但「毘尼[律]是世界中實」,在律制的原則下,不能沒有因時、因地的適應性。可惜在佛法流傳中,<sup>[1]</sup>重律的拘泥固執,漸流於繁瑣形式。<sup>[2]</sup>而一分專重修證,或重入世利生的,卻不重毘尼,不免形同自由的個人主義。<sup>97</sup>

合一,確是人間的痛事。到釋尊即人成佛,才把這二者合一。

由於佛性是人性的淨化究竟,所以人人可以即人成佛,到達「一切眾生皆成佛道」的結論。

95(1) 印順導師《印度佛教思想史》p.39:

釋尊所制的僧伽制度,**原則上是「尊上座而重大眾」的。**對於有學、有德、有修證的長老上座, 受到相當的尊敬;**但在僧伽的處理事務,舉行會議——羯磨 karman 時,人人地位平等,依大眾 的意見而決定。** 

(2)《一切經音義》卷 22(大正 54,441b13): 羯磨(此云**辦事**,謂**諸法事由茲成辦**)。

96 印順導師《佛法概論》p.18~p.23:

**釋尊的所以「以法攝僧」,不但為了現在的出家眾,目的更遠在未來的正法久住。**…〔中略〕…關於住持佛法,雖然在許多經中,囑付王公、宰官,囑付牛鬼、蛇神,其實除囑付阿難不要忘記而外,**這正法久住的責任,釋尊是鄭重的託付在僧團中。和合僧的存在,即是正法的存在。** 

…〔中略〕…和樂清淨的僧團,能適應環境而獲得社會大眾的信仰,能淨化身心而得自身的解脫;**不忽略社會,不忽略自己,在集團中實現自由,而佛法也就達到了「久住」的目的。釋尊以律法攝受僧眾,把住持佛法的責任交託他。僧團為佛法久住的唯一要素,所以與佛陀、達磨,鼎立而稱為三寶。** 

**六和敬** 正法的久住,要有解脫的實證者,廣大的信仰者,這都要依和樂清淨的僧團而實現。僧團的融洽健全,又以和合為基礎。**依律制而住的和合僧,釋尊曾提到他的綱領,就是六和敬**·六和中,「門見和同解」、「戒和同行」、「利和同均」,是**和合的本質;**(2)「意和同悅」、「身和同住」、「語和無諍」,是**和合的表現。**…〔中略〕…**這樣的僧團,才是釋尊理想中的僧團。** 

97 (1) 印順導師《佛在人間》p.120~p.121:

佛教僧團,可說是自我教育,大眾教育的道場。僧團與學校不一樣,學校只是老師教學生, 僧團是進一步的互相教授教誡。依佛說:上座而不發心教導新學比丘,是沒有慈悲,違犯上座的 法規。教授,教誡,慰勉,警策,是佛教集團的真精神。這樣的相互教育,可實現在團體中的自 由;而每人的真自由,即佛法所說的解脫。…[中略]…

過去,由於隱遁的,個人的思想泛濫,佛教的集團精神受到了漠視,這才使佛教散漫得沙礫一樣。

# 我想,現代的佛弟子,出家或在家的(現在也已有組織),應重視律制的特質。98

# (3) 法寶99

#### 現在社會已進入集團組織的時代,為了發揚人間佛教,要趕快將集團的精神恢復起來!

(2) 印順導師《佛法概論》p.248~p.249:

佛法,**從一般戀世的自私的人生,引向出世的無我的人生。**這有不可忽略的兩點,即 <sup>(1)</sup> **從家 庭而向無家,**<sup>(2)</sup> **從自他和樂而向自心淨化。**其中,

[-](1] 出家的社會意義,即從私欲佔有的家庭,或民族的社會關係中解放出來。這一出家,<sup>(A)</sup> 從離開舊社會說,多少帶點個人自由主義的傾向;<sup>(B)</sup> 如從參預一新的社團說,這是**超家族、超國界的大同主義。**(2) 聲聞的出家眾,<sup>(A)</sup> 雖有和樂——自由、民主、平等**僧團,**(B) 但限於時機,乞食獨身的生活,在厭世苦行的印度思潮中,偏重于「己利」的個人自由。<sup>(3)</sup> 出家的社會意義,是私欲佔有制的否定,而無我公有的新社會,當時還不能為一般所了解,只能行于出家的僧團中,戒律是禁止白衣旁聽的。但徹見佛法深義的學者,不能不傾向于利他的社會和樂。菩薩入世利生的展開,即是完成這出家的真義,做到在家與出家的統一。這是人世,不是戀世,是否定私有的舊社會,而走向公共的和樂的新社會。

[2] 同樣的,[1] 一般人的自他和樂,道德或政法,基于私欲的佔有制,這僅能維持不大完善的和樂。 [2] 聲聞者發現自我私欲的罪惡根源,于是從自他和樂而向自心淨化的德行。[3] 然而淨化自心,不 但是為了自心淨化,因為這才能從離欲無執的合理行為中,促進完成更合理的和樂善生。這樣, 菩薩又從自心淨化而回復到自他和樂。從自他和樂中淨化自心,從自心淨化去增進自他和樂,實 現國土莊嚴,這即是淨化自心與和樂人群的統一。所以菩薩行的特點,是透出一般人生而回復于 新的人生。

(3) 印順導師《印度佛教思想史》p.127~p.128:

**龍樹的造論通經,面對佛教界的種種問題。**如「佛法」的部派林立,互相評破;「佛法」與「大乘佛法」間,存有嚴重的偏差,有礙佛法的合理開展。如傳統的「佛法」行者,指大乘為非佛所說(11.003)。「大乘佛法」行者,指傳統「佛法」為小乘;**過份的讚揚菩薩,貶抑阿羅漢,使釋尊為了「佛法久住」而建立起來的,和樂清淨僧伽的律行,也受到輕視。**如維摩詰呵斥優波離的如法為比丘出罪(11.004);文殊師利以出家身份,「不現佛邊,亦不見在眾僧,亦不見在請會,亦不在說戒中」,卻在「王宮采女中,及在淫女、小兒之中三月」安居(11.005)。**這表示了有個人自由主義傾向的大乘行者,藐視過著集體生活的謹嚴律制(也許當時律制,有的已徒存形式了)。**…… [下略] …

# 98 印順導師《佛法概論》p.25:

**這事和與理和,本來是相待而又不相離的**。但在佛法的流行中,<sup>[1]</sup> 一分青年大眾——出家者,與白衣弟子們,**重視理和同證的僧伽;忽略六和僧團的作用,忽略發揮集團的力量,完成正法久住的重任,因此而輕視嚴密的僧制。**白衣者既沒有集團,而青年大眾僧中,「龍蛇混雜」,不能和樂清淨。結果,**理想中的真實僧,漸漸的比虛偽更虛偽。號稱入世的佛教,反而離開大眾,成為個人的佛教。**<sup>[2]</sup> 另一分耆年的老上座,**重視事相的僧伽。但忽略釋尊制律的原則不變,根本不變,而條制、枝末的適應性,不能隨時隨地的適應,反而推衍、增飾(還是為了適應),律制成為繁瑣、枝末的教條。僧俗的隔礙,也終於存在。** 

從僧伽中心的立場說,這是各走極端,沒有把握事和與理和,原則與條規的綜合一貫性,不能圓滿承 受釋尊律制的真精神。

99(1) 印順導師《佛法是救世之光》p.155~p.156:

[1](A) 緣起空的中道,遺離了一切錯謬的思想(二邊邪見); (B) 八正道的中道行,離苦樂二邊而不取相執著。 (2) 這兩大中道法,是相輔相成而圓滿無缺的。因為 (A) 假使只說緣起法性的如何如何,不能付之自己身心的修證體悟,即不能滿足人類衝破束縛要求徹底自由的宗教情緒,即抹煞了佛教的宗教意義。 (B) 假使只說修行方法,沒有理性的指導,即透不過理智;不但要受世間學術的摧毀,自己也就要走上神教的歧途。 (3)(A) 八正道的中道行,以道德的實行,滿足了人類的宗教要求,(B) 而把它放在緣起空的理性指導下,圓滿正確,經得起一切思想的考驗。

#### 這智信合一的中道,即是釋尊本教的特質所在。

(2) 印順導師《以佛法研究佛法》p.112:

[1] 從道的**實踐,而達解脫的證知(五分法身),是從能證邊說。**[2] 從聖道的**如實知見,悟入** 

#### A. 八正道——法的第一義

#### ※理智的德行的宗教,非神教的信心第一、重定而惑於神秘現象

律是「法」的一分。<sup>100</sup>**法的第一義,是八正道**——正見,正思惟,正語,正業,正 命,正精進,正念,正定。<sup>101</sup>

**緣起與涅槃,是從所證邊說。**這是釋尊開示正法的兩大方便!

**其實,修聖道而能悟見緣起與寂滅,當下就是離繫解脫的證知了。法是以聖道的實踐為核心的,** 所以佛的開示,或稱為「示涅槃道的勝法」(經集二三三)。

# <sup>100</sup>(1) 印順導師《佛法概論》p.6:

<sup>[-]</sup> 由於語言文字能表達佛法,所以也就稱語文為法;但這是限於表詮佛法的。如佛滅初夏,王舍城的**五百結集,就稱為「集法藏」。** 

<sup>[二]</sup>然此能詮的語文法,**有廣狹二類:一、凡是表詮佛法的語文,都可以稱為法,**這是廣義的。二、 **因佛法有教授與教誡二類,在教化的傳布中,佛法就自然地演化為「法」與「毘奈耶」二類。**等 到結集時,**結集者就結集為「法藏」與「毘奈耶藏」。**與毘奈耶藏相對的法藏,那就局限於經藏了。

(2) 印順導師《華雨集第三冊》〈佛陀最後之教誡〉p.133 :

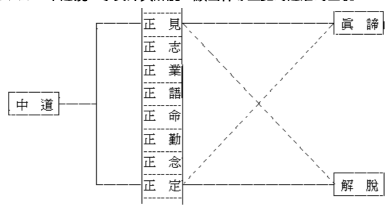
(1) 本來,法是一切佛法的總稱,所以不妨說法為依止,如說:「自依止,法依止,不異依止」(『S』四七·九);是佛涅槃那年,佛為阿難說的(『遊行經』等)。<sup>(2)</sup> 但佛法分為二,即法與律(法與戒),所以法與律都是比丘們所依止,為比丘所節。

**如但說戒為依止,戒為大師,所說即不圓滿(戒不能代表一切)。**流行於西北印度的有部律師,強調戒律的重要,這才但說以戒為師。『遺教經』的「波羅提木叉是汝大師」,也正是這一系傳誦的教典。在中國,『遺教經』流行得很普遍,所以常聽到「以戒為師」。**而圓正的、根本的遺教:「法律是汝大師」;或「以法為師」,反而非常生疏了!** 

<sup>101</sup> (1) 印順導師《佛法概論》p.7~p.11:

學者所歸依的法,可分為三類:一、真諦法;二、中道法;三、解脫法。其中根本又中心的,是中道的德行,是善。…〔中略〕…八正道,為中道法的主要內容。…〔中略〕…釋尊所說的法,內容自然更精確、更深廣,但根本的精神,仍在中道的德行。中道的德行,是達磨的第一義。

- ... [ 中略 ] ...
- ···〔中略〕···中道統一了真諦與解脫,顯出釋尊正覺的達磨的全貌。



(2) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.233~p.234:

佛法,傳說八萬四千法門,在這無量法門中,到底佛法的心要是什麼?也就是佛法之所以為佛法的是什麼?**依原始結集的聖典來說,佛法的心要就是「法」。釋尊自覺自證而解脫的,是法;以悲願方便而為眾生宣說開示的,也稱為「法」。「法」——達磨是眾生的歸依處,是佛引導人類趣向的理想與目標。** 

**自覺自證的內容,不是一般所能說明的、思辯的,而要從實行中去體現的。**為了化導眾生,不能沒有名字,釋尊就用印度固有的術語——達磨來代表。**從釋尊的開示安立來看,「法」是以聖道為中心而顯示出來的。聖道是能證能得的道,主要是八正道,**…〔中略〕…

依古道而發見古王宮殿的譬喻,足以說明「法」是以聖道為中心而實現(發見)出來的。…[下

<sup>[-]</sup> 依正確的知見而修行,才能達成眾苦的解脫。如約次第說,八正道是聞、思、修(正定相應) 慧的實踐歷程。<sup>102</sup>

這是解脫者所必修的,所以稱為「古仙人道」,離此是沒有解脫的。103

[三] 修行者在正見(而起信願)中,要有正常的語言文字,正常的(身)行為,更要有正命——正常的經濟生活。初學者要這樣的學,修行得解脫的更是這樣。

佛法在中國,說圓說妙,說心說性,學佛者必備的正常經濟生活,是很難<del>得聽</del>到的了!

[三] 依正見而起正語、正業、正命, 然後「自淨其心」, 定慧相應而引發無漏慧, 所以在五根(信、精進、念、定、慧)中, 佛說慧——般若如房屋的棟樑一樣, 是在先的, 也

略]…

在這三學,八正道的敘述中,似乎有不同的次第。三學是戒而定,定而慧;八正道是慧而戒,戒而定。**其實,道次是一樣的。因為,慧學不但是首先的,也是究竟的,**所以八正道的次第是:正見是聞慧;正思惟是思慧;思惟發起正語正業正命是戒學。正精進遍通一切,特別是依著精進而去修正念,正定,是定學。定與慧是相應的,就是修慧。等到從定而發無漏慧,是現證慧,真實的慧學,從此而得解脫。

所以,佛說的解脫道,三學與八正道一樣:不離間思修及現證慧的次第,也就是依戒而定,依定而慧, 依**惹得解脫的次第。**三學與八正道的一致性,試列表如下:



<sup>103</sup> 印順導師《以佛法研究佛法》p.105~p.106:

「法」是釋尊自覺自證而為眾生宜說開示的。自覺自證的法,一向稱為「甚深極甚深,難通達極難通達」。為眾生作契理契機的宣說,實在並不容易!從佛的開示看來,佛是以聖道為中心而方便開示的。聖道是能證能得的道,以聖道為法,主要是八正道。…〔中略〕…

八正道為什麼稱為「法」呢?法 Dharma 從字根 dhṛ 而來,有「持」——執持不失的意義。八正道是被稱為:「古仙人道,古仙人徑,古仙人道跡」(雜阿含經卷一二)。八正道是一切聖者所必由的,佛曾為須跋陀羅表示了絕對的、決定的主張,如《長阿含經》(卷四)說:「若諸法中無八聖道者,則無第一沙門果,第二、第三、第四沙門果。須跋!以諸法中有八聖道故,便有第一沙門果,第二、第三、第四沙門果」。可見八正道是解脫所必由的不二聖道,不變不失,所以稱之為法。

104 印順導師《成佛之道增註本)》p.65~p.66:

什麼是正命?命是生存,生活。無論是在家出家,都不能不生活;衣食住行等一切經濟生活,合 法的得來受用,就名為正命。**正常的經濟生活,是非常重要的;大部分的罪惡,都從經濟生活的不正 常而來。** 

[11] 學佛的在家眾,不但要是國法所許可的,而且還要不違於佛法的。如以殺生(如屠戶,獵戶等), 盜,淫(如賣淫,設妓院等),妄語(以欺騙為生,走江湖的,多有這一類),酒(如釀酒,設酒家等) 為職業的,佛法中名為『不律儀』,是邪命,障礙佛法的進修。[2] 出家眾,凡依信眾布施而生存的,是 正命。如兼營醫(完全義務,不犯)、卜、星、相等為生,或設法騙取信施,就是邪命。

**如法的經濟來源,不奢侈不吝嗇的消費態度,是正命。要這樣,才能與佛法相應,否則人身也許不保, 還說得上了生死嗎?**在抗日戰爭初期,香港某居士,念佛極虔誠,有一所廣大而幽靜的別墅,他函請 印光大師,離開戰區,來香港安住。印老問他,才知他世代以釀酒起家。印老說:你把酒業歇了,我 才能來香港。可是這位老居士,捨不得。**學佛而不修正命,也許就是中國佛教衰落的原因。學佛法,** 一定要職業合法,寧可短期內因職業改變而受到苦痛,決不能長此邪命下去,自害害人!

<sup>&</sup>lt;sup>102</sup> 印順導師《成佛之道(增註本)》p.231~p.232:

## 是最後的。

[型] 佛法是**理性的德行的宗教,**[1] 依正見而起信,**不是神教式的信心第一。**[2] 依慧而要修定,定是方便,所以**也不是神教那樣的重禪定,而眩惑於定境引起的神秘現象。**佛弟子**多數是不得根本定的,沒有神通,但以「法住智」而究竟解脫,這不是眩惑神秘者所能理解的。**[105 [3]] 有正見的,**不占卜,不持咒,不護摩(火供),佛法是這樣的純正!** 

阿羅漢有先後層次,也可說有二類。一、法住智知:緣起被稱為法性、法住,所以法住智是從因果起滅的必然性中,於五蘊等如實知,厭,離欲,滅,而得解脫智:「我生已盡,梵行已立,所作已辨,不受後有」。雖然沒有禪定,但煩惱已盡,生死已了。這是以慧得解脫,知一切法寂滅,而沒有涅槃的自證。二、涅槃智知:…〔下略〕…

(2) 印順導師《空之探究》p.221~p.222:

慧解脫阿羅漢,沒有深定,所以沒有見法涅槃的體驗,但正確而深刻的知道:「有無明故有行,不 華無明而有行」;無無明故無行,不華無明滅而行滅」(餘支例此)。這是正見依緣起滅的確定性— 一法住智,而能得無明滅故行滅,……生滅故老死滅的果證。

#### 另參見:

(1) 印順導師《空之探究》p.121:

赤銅鍱部說涅槃空,當然也不會說涅槃是沒有。著重於涅槃空的說明,於是乎**諸行空性,涅槃空性,可說有二種空性了。**如『小部』『論事』(南傳五八·三六五)注說:

「有二空性,蘊無我相與涅槃。此中無我相一分,或方便說繫屬行蘊;但涅槃則無所繫屬」。 從聖典的施設名言來說,有為諸行本性空,所以離有為諸行(煩惱,業,煩惱業所感的報體) 的涅槃,也說為空。直從涅槃說,一切語言都是戲論,空也是不可說的。但從諸行空,空卻諸行 而可名為涅槃,當然雖不可說,而也可說是空(是滅,是出離等)了。**依諸行滅而施設涅槃,諸** 行空性與涅槃空性,果真是條然不同的二種空性嗎?

(2) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.720:

在部派佛教中,上座部系以外,案達羅派立「空性是行蘊所攝」;以為**涅槃空(無相、無願)與「諸行空」(無我)為二,諸行空是行蘊所攝的**(85.017)。**這是理解到經中所說的緣起空與涅槃空。** 緣起與涅槃寂滅,也就是「有為法」與「無為法」,佛是稱之為甚深、最極甚深的(85.018)。案達羅學派**注意到行空與涅槃空,同有空義,而還不能發見內在的統一性。** 

(3) 印順導師《空之探究》p.147~p.148:

(1) 釋迦佛說法,從現實的身心說起,指出生死不已的癥結所在,呵斥生死,呵斥煩惱,從聖道去實現理想的涅槃。<sup>(2)</sup> 涅槃,佛沒有說是這樣的,那樣的,因為涅槃是無量、無數,不能說是有是無的。佛只是從煩惱的不再生起,苦蘊(身心)的不再生起,以「遮」的方法來表示,如燈(火)滅一樣。這樣,說生死是有為,那涅槃就是無為。有為法有生住滅(無常),無為法是不生不住不滅(常)。

對於生死有為與涅槃無為,一**般是看作對立的別體法。即使說涅槃空與無為空,也不許說是有為空那樣的。這是後世的聲聞弟子們,為了說明佛法,出發於相對(二)的立場,終於忽略了涅槃的超越絕對性。** 

(4) 印順導師《性空學探源》p.118~p.119:

(1) 大眾系,…〔中略〕…真諦傳說:一說部主張一切唯一假名,都無實體。現存大眾系的大事,說十地中之第六地,也明白說一切法空。近譯的《入中論》就談到東山住部(案達羅學派)主張一切法空。這些部派,都是屬於大眾系的。偏重直覺的總相之空,可說接近於**勝義空。**(2) 再看西北印的思想,…〔中略〕…假有的擴大,廣泛的應用,結果也走上了空,可說是一種**世俗的空。** 

綜合看,東南學派偏重空,西北學派偏重有。空,東南學派近於勝義空,西北學派近於世俗空。 假有的發展擴大,終於到達一切法空;空得徹底究竟,又是法法如幻假有(故主空的案達羅學派, 又可以承認一切法有)。東南與西北二學系,向著空有兩極端發展,兜了一個大圈子,最後卻又兩 相會面,終則綜合會歸到大乘經的法法假有、法法性空的究竟空義。

<sup>&</sup>lt;sup>105</sup> (1) 印順導師《空之探究》p.151:

## B. 緣起——法的又一義

※佛證緣起而大覺(正確、正常而究竟的正覺);不應迷失這不共世間的特質

正見——如實知見的,是緣起——「法」的又一義。

[一]世間一切的苦迫,依眾生,人類而有(依人而有家庭、社會、國家等),佛法是直從 現實身心去了解一切,知道身心、自他、物我,一切是相依的,依因緣而存在。在相依 而有的身心延續中,[1]沒有不變的——非常,[2]沒有安穩的——苦,[3]沒有自在的(自 己作主而支配其他)——無我。

[二][1]世間是這樣的,而眾生、人不能正確理解緣起(「無明」),對自己、他人(他眾生)、外物,都不能正見而起染著(「愛」)。以無明,染愛而有造作(業),因行業而有苦果。
[A]三世的生死不已是這樣,[B]現生對自體(身心)與外境也是這樣,成為眾生無可奈何的大苦。[2]如知道「苦」的原因所在「集」(無明與愛等煩惱),那從緣起的「此生故彼生」,理解「此滅故彼滅」,也就是以緣起正見而除無明,不再執著常、樂、我我所了,染愛也不起了。這樣,[A]現生是不為外境(及過去熏染的)所干擾而解脫自在,[B]死後是因滅果不起而契入「寂滅」——不能說是有是無,只能從一切苦滅而名為涅槃,涅槃是無上法。

[三] 佛法是**理性的德行的宗教,以解脫生(老病)死為目標的。**這是印度當時的思想主流,但佛如實知緣起而大覺,不同於其他的神教。這是佛法的本源,正確、正常而又是究竟的正覺。修學佛法的,是不應迷失這一不共世間的特質!

# (二) 宏傳中期佛教之行解<sup>106</sup>

什麼是「宏傳中期佛教之行解」?**中期是「大乘法」的興起,是菩薩行為本而通於根本佛法的。** 

### 1. 初期大乘(中期佛教)的「解」

|(1) 約「(第一義而有)對治特性」(如偏頗發展,有副作用)|

依涅槃而開展為「一切法不生」,「一切法空」說。

<sup>[1]</sup> 涅槃是最甚深的,**當然可說是第一義悉檀,**<sup>[2]</sup> 但重點的開展,**顯然存有「對治」的特性。**如

A. 對治「異論互諍」, 而說「一切法正, 一切法邪」(掃盪一切又融攝一切)

一、「佛法」依緣起為本,闡明四諦、三寶、世出世法。

印度之佛教, $^{(1)}$ 自以**釋尊之本教**為淳樸、深簡、平實。 $^{(2)}$ 然適應時代之聲聞行,無以應世求,應學**釋尊本行之菩薩道。** 

中期佛教之**缘起性空(即缘起無我之深化)**,雖已啟梵化之機,而意象多允當。龍樹集其成,其說菩薩也:1.三乘同入無餘涅槃而發菩提心,其精神為「忘己為人」。2.抑他力為卑怯,「自力不由他」,其精神為「盡其在我」。3.三阿僧祇劫有限有量,其精神為「任重致遠」。**菩薩之真精神可學,略可於此見之。**龍樹有革新僧團之志,事未成而可師。

能立本於根本佛教之淳樸,宏闡中期佛教之行解(梵化之機應慎),攝取後期佛教之確當者,庶足以復興佛教而暢佛之本懷也歟!

<sup>106</sup> 印順導師《印度之佛教》p.a6~p.a7:

在佛法流傳中,顯然是異說紛紜, 佛教界形成異論互諍的局面。

大乘從高層次——涅槃超越的立場,掃盪一切而又融攝一切,所以說:「一切法正,一切法邪」<sup>107</sup> (龍樹說:「愚者謂為乖錯,智者得般若波羅蜜故,入三種法門無所礙」,也就是這個意思)<sup>108</sup>。

# B. 對治「世間與涅槃差別論」, 而說「煩惱即菩提」

二、佛說緣起,涅槃是緣起的寂滅,是不離緣起「此滅故彼滅」而契入的。

在佛法流傳中,傾向於世間與涅槃——有為與無為的對立,

所以<sup>[1]</sup>大乘說「色(等五蘊)即是空,空即是色(等)」,說示世間實相。<sup>[2]</sup>與文殊有關的教典,說「煩惱即菩提」等;依『思益經』說:這是「隨(人所)宜」的對治法門。
109

「又,網明!一切法正,一切法邪。」網明言:「梵天!何謂一切法正,一切法邪?」

梵天言:「於諸法性無心故,一切法名為正;若於無心法中,以心分別觀者,一切法名為邪。一切法離相名為正;若不信解達是離相,是即分別諸法。若分別諸法,則入增上慢,隨所分別,皆名為邪。」 108 印順導師《印度佛教思想史》p.137~p.139:

**龍樹依緣起與空性(涅槃)**而明一貫的中道,那對於從「佛法」而分流出的部派,也就有了合理的處理。…〔中略〕…部派的種種異見,龍樹統攝為「三門:一者、蜫勒門,二者、阿毘曇門,三者、空門」。…〔中略〕…部派佛教的三門,都是依佛說,依佛說的意義而論述的,只是思想方法不同,陷於對立而互不相容的狀態。對於這,『大智度論』這樣說(11.044):

#### 「無智聞之,謂為乖錯。智者入三種法門,觏一切佛語皆是實法,不相違背」。

「入此三門,則知佛法義不相違背。能知是事,即是般若波羅蜜力,於一切法無所罣礙。若不 得般若波羅蜜法,入阿毘曇門則墮有中,若入空門則墮無中,若入蜫勒門則墮有無中」。

(1) 阿毘曇分別法的自相、共相,因而引起——法實有自性的執見,所以墮在「有」中。(2) 空門說法空,如方廣道人那樣,就是墮在空「無」中。(3) 蜫勒是大迦旃延所造的論,…〔中略〕…分別的說實說假,說真說俗,很可能墮入「有無」中的(11.046)。這種種論議,都淵源於佛(「阿含」)說,只是偏執而以對方為「乖錯」。如得般若波羅蜜,也就是通達緣起即空即假名的中道,那可說部派異義,都有其相對的真實性,於一切法門無所礙了!

一切法是緣起的,不是沒有特性、形態、作用,與其他法的關係,只是沒有自性吧了。···〔中略〕···所以論師的不同異議,都有相對的意義,只是執有執無,執假執實,所以處處不通。如得般若如實慧,那就一切無礙;應機說法,知「一切佛語皆是實」了!

<sup>109</sup> (1) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.1235~p.1236:

大乘經集出的極多,似乎彼此相通,但也有不同處,還有些反常的語句。如依文解義,會陷於自相矛盾的困境;如取此捨彼,必然會引起諍論。<sup>(1)</sup>從前,聲聞聖典也有這種情形,所以古德分別四部為四種宗趣(四悉檀依此而來),以會通一切佛說。<sup>(2)</sup> 現在,大乘經紛紛傳出,對大乘經也應有正確的理解方針,這就是「五力」與「四依」。…[中略]…

『大智度論』的「**五方**便」說,出於『思益梵天所問經』(120.025)。佛的說法,依五種智力,所以有不同的說法。…〔中略〕…

二、「為何事故說」,經作「**随宜」**所說。「如來或垢法說淨,或淨法說垢」,為什麼這樣說呢?**垢法說淨,是約煩惱無實性說(與聖道清淨不同);淨法說垢,是約「貪著淨法」說的。**煩惱即菩提, 生死是涅槃,涅槃是生死,**這一類反於常情的語句,都應這樣的去了解。如不了解隨機的適應性,以為垢法就是淨法,淨法就是垢法,那就誤解佛說的意趣而成為倒解了。…**〔下略〕…

(2) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.1248~p.1249: 在大乘慧學的開展中,顯然有了分化的傾向。如『思益梵天所問經』,說如來以五力說法。其中,… [中略]…二、「隨宜」,如「垢法說淨」,「淨法說垢」;「布施(等)即是涅槃」;「貪欲是實際」,「瞋

<sup>&</sup>lt;sup>107</sup>《思益梵天所問經》卷 1〈分別品 3〉(大正 15,36b22-28):

# C. 不滿重律的拘泥守舊,重法而說「罪不罪不可得故,具足尸羅波羅蜜」

三、傳統的僧伽,在寺塔莊嚴的發展中,**大抵以釋尊晚年的僧制為準繩,**以為這樣才是持戒的,**不知「毘尼是世界中貴」**,<sup>110</sup>**不能因時、因地而作合理的修正,有些就不免徒存形式了!** 

專心修持的,不滿拘泥守舊,**傾向於釋尊初期佛教的戒行**(正語、正業、正命,或身、語、意、命——四清淨)<sup>111</sup>,**有重「法」的傾向,而說「罪[犯]不罪[持]不可得故,具足尸羅[戒]波羅蜜」。**<sup>112</sup>

### D. 警語

如「對治悉檀」而偏頗發展,那是有副作用的。113

**志是實際」,「总乘是實際」;「生死是涅槃」,「涅槃是生死」等,**正與「文殊法門」所說相合。但這是「**當知是為隨宜所說,欲令眾生捨增上慢故」** (120.075)。「**文殊法門」的出格語句,依『思益經』說,只是適應眾生(或誘導他,或對治他)的隨宜說法,不是了義法門。**與文殊有關的經典,也是這樣說的。…〔中略〕…**在聞思修慧的立場,這是「隨宜」,是「審意」,**也就是『思益經』的見地。

(3) 印順導師《印度佛教思想史》 p.143:

『思益經』明如來以「五力」說法,「二者、隨宜」:「如來或垢法說淨,淨法說垢。……何謂垢法說淨?不得垢法性故。何謂淨法說垢?貪著淨法故」(11.059)。這就是『智度論』所說:「癡實相即是智慧,取著智慧者即是癡」的意義。

一般不知道這是「隨宜」說法,以為究竟理趣。只知煩惱即菩提,而不知取著菩提就是煩惱!如通達性空,般若現前,那裏還有煩惱?如誤解煩惱即是菩提,那真是顛倒了!

110 《大智度論》卷 1 〈序品 1〉(大正 25,66a4-6):

**毘尼**中結戒法,**是世界中實;**非第一實法相,吾我法相實不可得故。

111(1)印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.298:

從原始佛教的三類戒學,可以結論為: [-]「**四清淨」——十善與命清淨,是戒(尸羅)學的根本。釋尊出家修行的生活,就是這樣的戒。十善是固有的,而釋尊更重視「命清淨」。**反對欲行與苦行,而表示中道的生活態度,也包括了(通於在家的)如法的經濟生活。

「二」「**戒具足」——正語、正業、正命,**是從教化五比丘起,開示**八正道的戒學內容**;這也是在家所共行的。**上二類,律家稱之為「化教」。** 

[三]「**戒成就」**,由於一分出家者的行為不清淨,**釋尊特地制立學處,制威德波羅提木叉,就是「制教」。到這,出家與在家戒,才嚴格的區別出來。** 

佛教的戒學,曾經歷這三個階段。七百結集——集成四阿含時,雖是僧伽律制的時代,但比丘們的早期生活——阿蘭若處、八正道,與釋尊修行時代的出家軌範(十善加命清淨),還在流傳而沒有忘卻,所以「持法者」就各別的結集下來。

(2) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.291:

3.四清淨,是身行清淨、語行清淨、意行清淨、命行清淨。身清淨、語清淨、意清淨——三清淨,也名三妙行。內容是:身清淨——離殺、不與取、婬;語清淨——離妄語、兩舌、惡口、綺語;意清淨——無貪、無瞋、正見(41.014)。三清淨就是十善;四清淨是十善加正命,比「戒具足」增多了無貪、無瞋、正見——意清淨。

雖然,身語七善被稱為「聖戒」(41.015),無貪、無瞋、正見,是七善的因緣(41.016),可說意三善(淨行)是身語善行的動力。但佛法所說的「戒」,不只是身語的行為,更是內在的清淨。在修道的歷程中,列舉四種清淨,意清淨不能不說是屬於「戒」的。

112《摩訶般若波羅蜜經》卷 1〈序品 1〉(大正 08, 218c21-219a1):

佛告舍利弗:「菩薩摩訶薩以不住法住般若波羅蜜中,以無所捨法應具足檀那波羅蜜,施者、受者及財物不可得故;**罪不罪不可得故,應具足尸羅波羅蜜;**…[下略]…」

113 (1) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.19:

### (2) 約「第一義」:「般若的深義」與「中觀的貫通」

# A. 般若經的深義

# (A) 專從空性發揚,而實「空性與緣起不二(世間即涅槃)」

然『般若經』的深義,專從涅槃異名的空性、真如去發揚,而實是空性與緣起不二。

如廣說十八空(性),**而所以是空的理由,是「非常非滅故。**何以故?性自爾」,這是本件空。 $^{114}$ 

「非常非滅」也就是緣起,如『小品般若經』,舉如焰燒炷的譬喻,而說「因緣[緣起] 甚深」。怎樣的甚深?「若心已滅,是心更生否?不也,世尊!……若心生,是滅相否?世尊!是滅相。……是滅相當滅否?不也,世尊!……亦如是住,如(真)如住不?世尊!亦如是住,如(真)如住。……若如是住,如如住者,即是常耶?不也,世尊」!

115從這段問答中,可見緣起是非常非滅的,與空性不二。

四、「文殊師利法門」:**有梵天特性的文殊師利,是甚深法界的闡發者,大乘信心(菩提心)的啟發者,代表「信智一如」的要義**,所以被稱為「大智文殊」。文殊所宣說的 ——全部或部分的經典,在初期大乘中,部類非常多,流露出共同的特色:**多為諸天(神)說,為他方菩薩說;對代表傳統佛教的聖者,每給以責難或屈辱;重視「煩惱即菩提」,「欲為方便」的法門。** 

「**文殊法門」,依般若的空平等義,**而有**了獨到的發展。在家的,神秘的,欲樂的,梵佛同化的後期佛教,「文殊法門」給以最有力的啟發**!

(2) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.1249~p.1250:

(1) 般若學重於「**遮詮」**, (2) 而「文殊法門」所說,如「貪欲是實際」,「生死是涅槃」等,表現為 **肯定的「表詮」。** 

表詮的肯定說,<sup>(1)</sup>如認為「密意」,經過解說,可以會通而無礙於佛法;<sup>(2)</sup>如傾向於表詮,作為積極的(妙有,顯德)說明,一般化起來(這是「隨宜」,是不應該一般化的),那就要面目一新了!「金剛」,「陀羅尼」,「字門」,「印」,「種子」,這一融合的傾向,就是「秘密大乘」的前奏。

不過,在大乘經中,「字門」,「陀羅尼」,都是法義的總持,以咒語為陀羅尼,大乘經中是稀有的!  $^{114}$  《摩訶般若波羅蜜經》  $\mathop{\sharp} 5$  〈問乘品 18〉(大正 08 , 250b3-11):

「復次,須菩提!菩薩摩訶薩復有摩訶衍,所謂內空、外空、內外空、空空、大空、第一義空、有為空、無為空、畢竟空、無始空、散空、性空、自相空、諸法空、不可得空、無法空、有法空、無法有法空。」

須菩提白佛言:「何等為內空?」佛言:「內法名眼耳鼻舌身意。眼眼空,非常非滅故。何以故?性自爾。耳耳空、鼻鼻空、舌舌空、身身空、意意空,非常非滅故。何以故?性自爾。是名內空。」…〔下 略〕…

115 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.733:

如『小品般若波羅蜜經』卷七(大正八・五六七中)說:

- [1]「須菩提於意云何?若心已滅,是心更生不?不也,世尊」!
- [2]「須菩提於意云何?若心生,是滅相不?世尊!是滅相」。
- [3]「須菩提於意云何?是滅相法當滅不?不也,世尊」!
- [4]「須菩提於意云何?亦如是住,如如住不?世尊!亦如是住,如如住」。
- [5]「須菩提!若如是住、如如住者,即是常耶?不也,世尊」!

前心與後心,是不能(同時)俱有的,怎麼能前後的善根增長,圓成阿耨多羅三藐三菩提呢?佛 **舉如燈燒炷的譬喻,以不即不難的因緣義來說明。** 

然後引起了這一段問答: [1] 心已滅了,是**不能再生起的。**[2] 心生起了,就是滅相,**生是剎那頃盡滅的。** [3] 滅相法,卻是**不滅的(85.054)。**[4-5] 滅相是不滅的,所以問,那就「真如」那樣的住嗎?**是「真如」那樣的住,卻不是常住的。** 

# 所以經說如幻如化,是譬喻緣起,也是譬喻空性的。116

116 (1) 印順導師《印度佛教思想史》p.133~p.134:

空性即緣起,也就是不離如幻、如化的因果。<sup>[1]</sup> 如『論』說:「若無常、空相,則不可取,如幻如化,是名為空」(11.026)。空是如幻如化的,幻化等譬喻,是「以易解空,喻難解空」;「十喻為解空法故」(11.027)。<sup>[2]</sup> 一切法空,一切是如幻如化的:「如幻化象馬及種種諸物,雖知無實,然色可見、學可聞,與六情[根]相對,不相錯亂。諸法亦如是,雖空而可見可聞,不相錯亂」(11.028)。

(2) 印順導師《空之探究》p.261~p.265:

### 八 如幻——即空即假之緣起

「色、聲、香、味、觸,及法體六種,皆空如炎、夢,如乾闥婆城。如是六種中,何有淨、不淨?猶如幻化人,亦如鏡中像」。

色等六塵,可總攝眾生所知的一切法。**在眾生心境中,這一切似乎確實如此,其實是虛誑顛倒,而並非真是那樣的。這是被譬喻為如陽發,如夢等的意趣;這些譬喻,是譬喻一切法空的。** 

在無始慣習的意識中,雖多少知道虛假不實,而總覺得「假必依實」,「依實立假」。對這些譬喻,也會這樣的解說,如幻化就分別為二,幻化者與幻化事。以為幻化事,當然是虛假不實的,而能幻化的幻化者,不能說是沒有的。所以對幻化喻,就解說為幻化事——境相是空無有實的,能幻者——心識是不空的。**「般若經」與龍樹,卻不是這樣解說的,**如『中論』卷三(大正三〇·二三中——下)說:

「如世尊神通,所作變化人;如是變化人,復變作化人。如初變化人,是名為作者;變化人所作,是則名為業。諸煩惱及業,作者及果報,皆如幻與夢,如炎亦如響」。

(1) 從變化人再起變化人的譬喻,只是為了說明,能幻化者與所幻化事,一切都是幻化那樣。 幻化等譬喻,是譬喻眾緣所生法的;<sup>(2)</sup>一切法是緣起的,所以一切如幻化——一切皆空。

**空是無自性的,也是假名有的,\*所以一切法如幻化等,**<sup>(1)</sup> 不但是**譬喻空的,**<sup>(2)</sup> 也**譬喻世俗有。**『大智度論』卷六(大正二五・一〇一下、一〇五下)說:

「是十喻,為解空法故。……諸法相雖空,亦有分別可見、不可見。譬如幻化象、馬及種種諸物,雖知無實,然色可見、聲可聞,與六情相對,不相錯亂。諸法亦如是,雖空而可見、可聞,不相錯亂」。

「諸法雖空而有分別,有難解空,有易解空。今以(幻化等)易解空,喻(根、境、識等) 難解空。……有人知十喻(是)誑惑耳目法,不知諸法空故,以此(十喻)喻諸法。若有 人於十譬喻中,心著不解,種種難論,以此為有;是十譬喻不為其用,應更為說餘法門」。

**幻化等譬喻,表示**<sup>(1)</sup>一切法是無自性空的,<sup>(2)</sup>然在世俗諦中,可見、可聞,是不會錯亂的。世俗法中,因果、善惡、邪正,是歷然不亂的,不壞世間法相。在世間所知中,知道有些是空無有實的,如幻化等;但有些卻不容易知道是空的,所以說易解空——十喻,比喻難解的虛偽不實。

**營**喻,應該理解說 **營**會者的意趣所在!所以對那些以為沒有幻事而有幻者,沒有夢境而有夢心;有的以為夢境也是有的,不過錯亂而已。不能理會說 **營**會的用心,專在語文上辨析問難,營衛也就無用了!

…〔中略〕…

佛為引導眾生,依二諦說法,說此說彼——生死與涅槃,有為與無為,緣起與空性。**其實,即有為為無為,即生死為涅槃,即緣起為空性。「中論」所說,只此無自性的如幻緣起,即是空性,即是假名,為般若法門的究竟說。** 

\*印順導師《性空學探源》p.119:

東南與西北二學系,向著空有兩極端發展,兜了一個大圈子,最後卻又兩相會面,終則綜合會歸 到**大乘經的法法假有、法法性空的究竟空義。** 

(3) 另參見印順導師《中觀論頌講記》p.501~p.503:

癸二 涅槃即世間

## (B) 如不知立教的理趣,會引起偏差

『般若經』深義,一切法如幻如化,涅槃也如幻如化。這一「世間即涅槃」的大乘法, **如不知立教的理趣,會引起偏差的。**<sup>117</sup>

### B. 龍樹論的貫通

# (A)中論:依大乘法而貫通『阿含』的中道緣起

龍樹作『中論』,**依大乘法,貫通『阿含』的中道緣起,**說不生不滅,不常不斷[非常非滅],不一不異,不來不出的**八不緣起。**<sup>118</sup>

 涅槃與世間
 無有少分別
 世間與涅槃
 亦無少分別

 涅槃之實際
 及與世間際
 如是二際者
 無毫釐差別

…〔中略〕…<sup>[-]</sup> 初頌,約**緣起性空無礙,觀世間的生死是如幻的,緣起涅槃即此如幻的性空(智論釋色即是空,即約此頌釋)。**就涅槃望世間,即空性寂靜的「涅槃,與」動亂生滅的「世間」,是「無有少分」差「別」的。就世間望涅槃,生滅動亂的「世間,與」性空寂靜的「涅槃」,也是「無」有「少分」差「別」的。

(二) 進一步,**就諸法畢竟空性說**: (1) 在空有相待觀中,世間即涅槃,緣起與性空相成而不相奪。 然此涅槃空寂,還是如幻相邊的事。 (2) 以此二者,更作甚深的觀察:**生死的動亂如幻而空寂的,** 此涅槃的空靜也是如幻而空寂的,二者都如幻如化而同樣的性空寂滅,所以說:「涅槃」的「實際」, 「與世間」的實「際」,二者在幻相邊,雖似有生滅、寂滅等別,而推求到實際,「如是二」種實 「際」,確係「無毫釐差別」的。實際,是邊際、究竟、真實的意思。…〔中略〕…

[三](1)(A) 初從生死如幻是有為法,涅槃不如幻是無為法的差別,(B) 進觀二者的無礙;(2) **到得究竟實相,這才洞達世間與涅槃如幻如化,實際都是畢竟性空的,離一切戲論。**在這樣的立場,二者還有什麼差別(不起一見)!

# 117 印順導師《印度佛教思想史》p.133~p.134:

大乘經說一切法空,一切不可得,<sup>[1]</sup>對於根性鈍的,或沒有善知識引導的,可能會引起誤解,從 『佛印三昧經』等,可見『般若經』等,**已引起不重正行的流弊。**<sup>[2]</sup> 同時,外道也有觀空的,**所以龍樹論一再辨別,主要是二諦說:「若不依俗論,不得第一義」**(11.023)。

眾生生活在世俗中,沒有世俗諦的名、相、分別,不可能契入第一義空;不依世俗諦的善行,怎麼能 趣向甚深空義?<sup>[1]</sup>如『大智度論』說:「親真空人,先有無量布施、持戒、禪定,其心柔軟,諸結使 薄,然後得真空」;「不行諸功德,但欲得空,是為邪見」(11.024)。所以雖一切法空平等,沒有染淨可 得,而眾生不了,要依世俗的正見、善行,才能深入。<sup>[2]</sup>『金剛般若經』也說:「是法平等,無有高下, 是名阿耨多羅三藐三菩提。以無我、無人、無眾生、無壽者,修一切善法,則得阿耨多羅三藐三菩提」 (11.025)。…[中略]…

所以,「大聖說空法,為離諸見故」(11.029)。為離情執而勝解一切法空不可得,不是否定一切善惡邪正;善行、正行,是與第一義空相順而能趣入的。即使微悟無生的菩薩,也修度化眾生,莊嚴佛土的善行,決不如中國所傳的野狐禪,「大修行人不落因果」。龍樹「性空唯名」的正確解行,是學佛者良好的指南(11.030)!

# 118 (1) 印順導師《中觀今論》p.18~p.24:

探求龍樹緣起、空、中道的深義,主要的當然在《中論》。《中論》的中道說,我有一根本的理解——龍樹菩薩本著大乘深邃廣博的理論,從緣起性空的正見中,掘發《阿含經》的真義。這是說:緣起、空、中道,固然為一般大乘學者所弘揚,但這不是離了《阿含經》而獨有的,這實是《阿含經》的本意,不過一般取相的小乘學者,沒有悟解罷了。所以,《中論》是《阿含經》的通論,是通論《阿含經》的根本思想,抉擇《阿含經》的本意所在。這種說法,不要以為希奇,可從三方面去加以說明:

…〔中略〕…

···〔中略〕···這樣,《中論》確是以大乘學者的立場,確認緣起、空、中道為佛教的根本深義,與聲聞學者辨詰論難,並非破除四諦、三寶等法,反而是成立。抉發《阿含》的緣起深義,將佛法的正見,確樹於緣起中道的磐石。

- [一] 一切法空,**依空而四諦、三寶、世出世法都依緣起而成立。**
- [二] 遮破異計,廣說一切法空,**而從「無我我所」契入法性,與釋尊本教相同。**119
- [三]一切法依緣起而善巧成立,**特別說明『阿含』常說的十二緣起。**

### (B) 大智度論:三法印即一法印(貫通『阿含』與初期大乘經)

在龍樹的『智度論』中,

- [-] 說到緣起的一切法相,大體與說一切有系說相近(但不是實有而是幻有了)。120
- [三]「三法印即一實相印」,依根性而有巧拙的差異:這是「通」於『阿含』及初期大乘經的!<sup>121</sup>
  - (2) 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.38~p.39:

『空之探究』: 在閱讀『般若經』時,理會到「般若空」與「中觀空」之間的方便演化,索性向前探究一番。寫成四章: ··· [中略] ···

三十多年前說過:「中論是以大乘學者的立場,確認緣起、空、中道為佛法的深義。……抉發阿含經的深義,將佛法的正見,確樹於緣起中道的磐石」(『中觀今論』)。**這部書,對於這一見解,給以更確切的證明。** 

119 (1) 印順導師《中觀今論》p.247:

依《中論》說,初令菩薩廣觀法空,然後歸結到我空,以觀無我我所為證入空性的不二門。因為若寬泛的廣觀法空,不能反求諸己,能所的知見不易泯除,故必須返觀自我本空。**由此可見《中論》與《阿含經》義,是怎樣的相符順。** 

(2) 印順導師《中觀論頌講記》〈觀法品第十八〉p.310~p.312:

大乘、小乘的正觀實相,確乎都要從我空下手的;通達了我空,即能通達我所法空。有我見必有 我所見,得我空也可得法空。所以釋尊的本教,一致的直從我空入手。

其中,**悟二空淺的是小乘,如毛孔空;悟二空深的是大乘,如太虚空。悟入有淺深差別,而所悟**的是同一空性;真理是不二的。

- … [中略] … 學問不厭廣博,而觀行要扼其關要;所以本品正論觀法,如不見有我,也就沒有我所法,正見一切諸法的本來空寂性了。從破我下手,顯示諸法的真實,為三乘學者共由的解脫門。… [中略] … 一切法性空,卻要從我空入手,此是本論如實體見釋尊教意的特色。
- (3) 印順導師《成佛之道(增註本)》p.361:

依《中論·觀法品》的開示,雖**廣觀一切法空,不生不滅,而由博返約的正觀,還是從無我我所悟人。這正是生死的癥結所在,出世的解脫道,決不會有差別的。**不過根機不同,說得明了或含 渾些,廣大或精要些而已。

<sup>120</sup> 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.732~p.734:

般若空義,發展於北方薩婆多部的教區,所以**在世俗的方便施設中,也就與薩婆多部的法義,有 了某種程度的結合,**如『小品般若波羅蜜經』卷七(大正八·五六七中)說:

…〔中略〕…

···〔中略〕···般若與薩婆多思想的結合,實有說與性空說的統一,是般若法門發展於北方的適應。後代的龍樹、月稱——中觀者,在世俗邊,都隨順薩婆多部,正是繼承這一學風而來。

<sup>121</sup> 印順導師《佛法概論》p.165~p.167:

**三法印即是一法印** 平常說:小乘三法印,大乘一實相印。這是似乎如此,而並不恰當的。<sup>[1]</sup>《阿含經》與聲聞學者,**確乎多說三法印**;大乘經與大乘學者,也**確乎多說一法印。**這三印與一印,好像是大乘、小乘截然不同的。<sup>[2]</sup> **其實,這不過多說而已。**佛法本無大小,佛法的真理並沒有兩樣,也不應該有兩樣。…[中略]…由於三法印即同一空性的義相,所以真理並無二致。否則,執無我,執無常,墮於斷滅中,這那裡可稱為法印呢!

[-] 佛 (1) 為一般根性,大抵從無常、無我次第引入涅槃。 (2) 但為利根如迦旃延等,即直示中道,不落兩邊。聲聞弟子多依一般的次第門,所以在聲聞乘中,多說三法印。

# 2. 初期大乘(中期佛教)的「行」 122

# (1) 依「三心」修六度、四攝

說到「大乘佛法」的修行,主要是菩提願,大悲與般若(無所得為方便)。由於眾生根性不一,學修菩薩行的,也有信願增上,悲增上,智增上的差異(經典也有偏重的), 但在修菩薩行的歷程中,這三者是必修而不可缺少的。

(1)如有悲而沒有菩提願與空慧,那只是世間的慈善家而已。<sup>(2)</sup>有空慧而沒有悲願,那是不成其為菩薩的。**所以大乘菩薩行,是依此三心而修,主要是六度,四攝。**布施等是「佛法」固有的修行項目,大乘是更多的在家弟子發心,所以布施為先。

# (2) 菩薩真精神: 忘己為人(悲心)、盡其在我(空慧)、任重致遠(菩提願) 123

菩薩大行的開展,一則是**佛弟子念佛的因行,而發心修學;**一則是**適應世間,悲念世間而發心。** 

**龍樹論闡揚的菩薩精神,**我在『印度之佛教』說:「其說菩薩也,一、三乘同入無餘涅槃,而(自)發菩提心,**其精神為忘己為人。**二、抑他力為卑怯,自力不由他,**其精神為盡其在我。**三、三僧祇劫有限有量,**其精神為任重致遠。菩薩之精神可學,略可於此見之」。** 

菩薩行的偉大,是能適應世間,利樂世間的。**初期「大乘佛法」與「佛法」的差異,正** 如古人所說:「古之學者為己,今之學者為人」。<sup>124</sup>

# (三) 梵化之機應慎

什麼是「(梵化之機應慎)」?

1. 正名:改「梵化」為「天化(低級天的鬼神化)」

**梵化**,應改為天化,也就是低級天的鬼神化。<sup>125</sup>

[三] 大乘本是少數利根者,在悟得無生法忍,即一般聲聞弟子以為究竟了的境界,不以為究竟,還要悲願利他。從這無生的深悟出發,所以徹見三法印的一貫性,惟是同一空性的義相,這才弘揚真空,說一切皆空是究竟了義。

 $^{(2)}(1)$  拘滯名相的傳統學者,信受三法印而不信一法印;久之,大乘者也數典忘祖,自以為一法印而輕視三法印了。 $^{(2)}$  惟有龍樹的中觀學,能貫徹三印與一印。… [下略] …

<sup>122</sup> (1) 印順導師《永光集》p. 255:

説我贊同「緣起性空」,是正確的,但**我重視初期大乘經論,並不只是空義,而更重菩薩大行。**… [中略]…所以在〈敬答議印度之佛教〉說:「於大乘中見龍樹有特勝者,非愛空也」;並提出會通 《阿含》,及「忘己為人」,「任重致遠」,「盡其在我」的偉大的菩薩精神(《無諍之辯》一二—— ——二二頁)。其實,這在〈印度之佛教・自序〉中,早已說過了的。

(2) 印順導師《華雨集第四冊》p.100:

**佛教是實踐的人生宗教。**「誦習千章,不如一行」,**就是教理的探索,目的也在獲得正知正見,以指導行踐。理解與行踐,必然一貫;**這在三期佛教的行踐中,可以完美證實。

佛法中的神奇與臭腐,行踐就是試金石。佛陀的本懷,唯有在行踐中,才能突破空談的買索,正確的把握它。

- (3) 參見本節上文所說:「法的第一義,是八正道。」
- 123 關於「菩薩三大精神與大乘三心的比配」,參見附錄。
- 124《論語·憲問》:「古之學者為己,今之學者為人。」
- 125 參見上文第二節〈二 印度佛教思想史的分判〉所說:「第五期的「梵佛一如」,應改正為「天佛一如」。

# 2. 天化的原因

西元前五0年,到西元二00年,「佛法」發展而進入「初期大乘」時代。由於「佛弟子對佛的永恆懷念」,理想化的、信仰的成分加深,與印度神教,自然的多了一分共同性。 $^{126}$ 

# 3. 天化的情况

### (1) 重天神而輕人間

一、 $^{[1](A)}$  文殊是**舍利弗與梵天的合化,** $^{[B]}$  普賢是**目犍連與帝釋的合化,**成為如來(新)的二大脇侍。 $^{[2]}$  **取象溼婆天(在色究竟天),**有圓滿的毘盧遮那佛。

魔王,龍王,夜叉王,緊那羅王等低級天神,都以大菩薩的姿態,出現在大乘經中,雖然所說的,都是發菩提心,悲智相應的菩薩行,卻凌駕人間的聖者,大有人間修行,不如鬼神——天的意趣。無數神天,成為華嚴法會的大菩薩,而夜叉菩薩——執金剛神,地位比十地菩薩還高。<sup>127</sup>

這表示了重天神而輕人間的心聲,是值得人間佛弟子注意的!

# (2) 神教咒術等的祈求他力護持

二、神教的咒術等,也出現於大乘經中,主要是為了護法。**但為了護持佛法,誦咒來求 護持,這與「佛法」中自動的來護法不同,而有祈求的意義。** 

神教的他力護持,在佛法中發展起來。

# (3) 求得消災、治病、延壽等現生利益,與低級的神教、巫術相近

三、「念佛」(「念菩薩」)、「念法」法門,<sup>[1]</sup>或是往生他方淨土,<sup>[2]</sup>或是能得**現生利益—** 一消災,治病,延壽等。求得現生利益,與低級的神教、巫術相近。

因為 <sup>(1)</sup> 「**秘密大乘」所重的,不是離欲的梵行,而是欲界的忉利天,四大王眾天式的「具貪行」。** <sup>(2)</sup> 而且,**「天」可以含攝一切天,**所以改名為「天佛一如」,要更為恰當些。」

126 印順導師《印度佛教思想史》p.al:

「佛法」在流傳中,出現了「大乘佛法」,更演進而為「秘密大乘佛法」,主要的推動力,是「佛涅槃後,佛弟子對佛的永恒懷念」。**懷念,是通過情感的,也就可能有想像的成分;離釋尊的時代越遠,想像的成分也越多,這是印度佛教史上的事實。** 

127 印順導師《華雨集第二冊》p103~p.108:

[1] **夜叉身的大菩薩,**受到《華嚴經》的尊重。…〔中略〕…夜叉身相的菩薩,地位非常崇高,**與「秘密大乘佛法」是一脈相通的,只是程度不同而已。**…〔中略〕…不過在「大乘佛法」中,菩薩化的鬼畜天菩薩,所說的還是菩薩道的深智大行,佛果的功德莊嚴,**與後起的適應鬼、畜天的法門,精神還是不大同的。** 

在一般人心目中,天、鬼天(神)、畜天(俗稱「妖精」),比人要厲害得多,所以**在信仰中,漸漸地勝過了人間的賢聖僧。** 

- 「二」「大乘佛法」,重在**印度群神的菩薩化。**西元四、五世紀間傳出的『**楞伽經』,進一步的佛化群神。**…〔中略〕…
- …〔中略〕…印度的群神與古仙,其實是如來異名。一般人雖不知道就是如來,但還是恭敬供養梵天等。**這種思想,比『楞伽經』集出還早些的『大集經』,已明白的表示了,**…〔中略〕…
  - ... [ 中略 ] ...
- $\cdots$  [++++]  $\cdots$  **這在現實的一般人心中,不免要神佛不分了!「大乘佛法」後期,這一趨勢是越來越嚴 重了!**

# 4. 結評:「神化」的信行,會迷失「佛出人間、人間大乘正行」而流入歧途

「大乘佛法」普及了,而信行卻更低級了! 128我不否認神教的信行,如去年有一位(曾參禪)來信說:「否則,……乃至奧義書、耆那教諸作者聖者就是騙子了」!我回信說:「不但奧義書、耆那教不是騙子,就是基督教……其至低級的巫術,也不完全是騙人的。宗教(高級或低級的)總有些修驗(神秘經驗),……如有了些修驗,大抵是信心十足,自以為是,如說給人聽,決不能說是騙子。……不過,不是騙人,並不等於正確,否則奧義書、耆那教也好,何必學佛」? 129

「初期大乘」的神化部分,<sup>[1]</sup>如看作《長阿含經》那樣,是「世界悉檀」、「吉祥悅意」,那大可作會心的微笑。<sup>[2]</sup>如受到「方便」法門功德無邊(佛經的常例,越是方便,越是功德不可思議)的眩惑,順著世俗心而發展,那是會**迷失「佛出人間」,人間大乘正行而流入歧途的。**<sup>130</sup>

# (四) 攝取後期佛教之確當者

什麼是「攝取後期佛教之確當者」?

## 1. 如來藏:為「畏無我者」,激發學修菩薩行的方便

如「後期大乘」的如來藏、佛性、我,經說還是修菩薩行的。

五、抽籤問卜扶乩:有些佛寺中,有抽籤,打笤,甚至有扶乩等舉動,引起社會的譏嫌,指 為迷信。**其實,純正的佛教,不容許此種行為(有沒有效驗,是另外一件事)。** 

真正學佛的,只相信因果。如果過去及現生作有惡業,決不能用趨吉避凶的方法可以避免。修善得善果,作惡將來避不了惡報,要得到好果報,就得多做有功德的事情。佛弟子只知道多做善事; 一切事情,如法合理的作去,決不使用投機取巧的下劣作風。

這幾樣都與佛教無關,佛弟子真的信仰佛教,應絕對的避免這些低級的宗教行為。

(2) 印順導師《永光集》p.188~p.189:

所以,根據我剛才講的,**真正釋迦牟尼佛的佛法比較樸素、純正、純真。像中國看風水、看相,這種神道不分的方式,會引起副作用,出家人絕對是不能做。這種事情**有沒有效,對不對,是另外一個問題。

**釋迦牟尼佛的弟子,絕對不隨便顧神通,為什麼不能顯?你顧神通,那就慢慢影響社會,與妖作怪!這是有嚴重副作用的。**佛教不是站在個人的立場,我自己要怎麼做,而是**從團體的活動當中去了解,應該怎麼樣較適宜,這才是真正的戒律。** 

129 印順導師《華雨集第五冊》p.74~p.75:

我有很多看法,與別人的看法不大相同,譬如說,某人在修行,某人開悟了!修行、開悟當然是 好事情,不過,**不只是佛法講「修行」。世界上的宗教都要修行的,**…〔中略〕…如真的修行,自然會身 心有些特殊的經驗,…〔中略〕…

所以,**單講修行,並不一定就是佛法,世界上各種宗教都有修行呢**!你**說你看到什麼東西,經驗到什麼**?這並不能保證你經驗的就是佛法。

那麼用什麼方法來區別呢?這有兩個方法:一、與佛法的根本義理是否相合。二、行為表現是什麼樣子。 $\dots$  [下略]  $\dots$ 

130 參見下節〈柒 少壯的人間佛教〉所說:

「大乘佛法」,由於理想的佛陀多少神化了,天(鬼神)菩薩也出現了,發展到印度的群神,與神教的 行為、儀式,都與佛法融合。

**這是人間佛教的大障礙,**所以民國三十年,寫了『佛在人間』,明**確的說:「佛陀怎樣被升到天上,我們還得照樣歡迎到人間。人間佛教的信仰者,不是人間,就是天上,此外沒有你模稜兩可的餘地」!** 

如知道這是「各各為人生善悉檀」, 能順應世間人心,激發人發菩提心,學修菩薩行, 那就是方便了。如說如來藏、佛性是(真)我, 用來引人向佛, 再使他們知道:「開引 計我諸外道故, 說如來藏, ……當依無我如來之藏」;「佛性者實非我也, 為眾生故說名 為我」, 那就可以進一步而引入佛法正義了。

只是**信如來藏我的,隨順世俗心想,以為這才是究竟的,這可就失去「方便」的妙用,** 而引起負面作用了!

# 2. 虚妄唯識論:為「五事不具者」,顯了解說一切法空的方便

又如「虛妄唯識論」的<sup>[1]</sup>『瑜伽師地論』等,通用三乘的境、行、果,「攝事分」還是『雜阿含經』「修多羅」的本母呢!<sup>[13]</sup>[2]無著,世親的唯識說,也還是依無常生滅,說「分別自性緣起」(稱十二緣起為「愛非愛緣起」)。<sup>[13]</sup>這是從說一切有部、經部而來的,重於「果從因生」的緣起論。<sup>[13]</sup>

如知道這是**為五事不具者所作的顯了解說,那與龍樹的中道八不的緣起論,有相互增明的作用了。** 

|(五) 結:古代經論的解行,只要確立「不神化的人間佛教」原則,多有可以採用|

摩怛理迦是「本母」的意思,通於法與律,這裏所說的,是「法」的本母。對於修多羅——契經,標 舉(目)而一一解說,決了契經的宗要,名為摩怛理迦。如『瑜伽師地論』「攝事分」(卷八五——九 八)的摩怛理迦是『雜阿含經』「修多羅」部分的本母。又如『瑜伽論』「攝決擇分」(卷七九——八0), 標舉菩薩的十六事,——加以解說,是大乘『寶積經』的「本母」。這是「釋經論」,但決了宗要,與 依文釋義的不同。

132《攝大乘論本》卷 1 (大正 31,134c28-135a2):

又若略說有二緣起:一者**分別自性緣起**;二者**分別愛非愛緣起。**<sup>[1]</sup>此中**依止阿賴耶識諸法生起**是名分別自性緣起;以能分別種種自性為緣性故。<sup>[2]</sup>復有十二支緣起,是名分別愛、非愛緣起,以於善趣、惡趣能分別愛、非愛種種自體為緣性故。

133 (1) 印順導師《性空學探源》p.215~p.217:

不過釋尊對這因果理則,還是從現實經驗為出發說明的。

- …〔中略〕…<sup>[1][A]</sup>說一切有部**偏重在具體事實因果上立論,所以解釋為緣起是因、緣生是果。**<sup>[B]</sup>直到**大乘唯識學,還是承襲這一思想,**如《攝論》所知依說緣起、所知相說緣生;所說雖與有部有所不同,卻都**同是在具體因果事實上說明的。**<sup>[2]</sup>但,其他學派卻有著不同的看法,…〔下略〕…
- $\cdots$  [中略]  $\cdots$  佛說的理則性是不離具體因果事實,而又是實通於一切具體因果事實上的普遍必然性,所以古人曾說它是非有為非無為。
- (2) 印順導師《佛法概論》p.141~p.143:
  - **三重因缘** 佛法的主要方法,在觀察現象而探求他的因緣。現象為什麼會如此,必有所以如此的原因。佛法的一切深義、大行,都是由於觀察因緣(緣起)而發見的。佛世所談的因緣,極其廣泛,但極其簡要。後代的學佛者,根據佛陀的示導,悉心參究,於是因緣的深義,或淺或深的明白出來。這可以分別為三層:
  - 一、果從因生:現實存在的事物,決不會自己如此,必須從因而生,對因名果。在一定的條件和合下,才有「法」的生起,這是佛法的基本觀念,也就依此對治無因或邪因論。…〔中略〕… 因緣是很複雜的,其中有主要的,或次要的,必須由種種因緣和合,才能產生某一現象。佛法依此因緣論的立場,所以偶然而有的無因論,不能成立。
    - 二、事待理成: … [中略] …
    - 三、有依空立: … [下略] …

<sup>131</sup> 印順導師《印度佛教思想史》p.50:

古代經論,解理明行,**只要確立不神化的「人間佛教」的原則,多有可以採用的。** 

人的根性不一,<sup>134</sup>如經說的「異欲,異解,異忍」,**佛法是以不同的方法——世界,對治,為人,第一義悉檀,而引向佛法,向聲聞,向佛的解脫道而進修的。**<sup>135</sup>

這是我所認為是能契合佛法,不違現代的佛法。

從說教的立場說,<sup>[1]</sup> **眾生根機無量,絕不能用機械劃一的方法去攝受,**所以經上說:「如來不得作一定說」;「雖有五部,不妨如來法界」。<sup>[2]</sup> **但從時代風尚這一點說,就不妨側重某一系,更為時眾需要的法門。**…」「下略」…

「初期大乘」是菩薩道。···〔中略〕···**不離「佛法」的解脫道——般若,只是悲心要強些,多為眾生著想,不急求速證而已。** 

(2) 印順導師《華雨集第四冊》〈法海探珍〉p.95~p.96:

探索三大思想系的教典,性空論到底是正確而深刻的。在虛妄唯心者所依的『解深密經』,它本身就表示這個見解: 五事具足的利根,它無須乎解深密。五事不具足的鈍根,或者懷疑否認,或者顛倒亂說,於是不得不作淺顯明了的解說。它的分離俗有,與龍樹「為初學者作差別說」的見解,完全一致。真實唯心,是方便假說的,『楞伽經』不曾這樣說嗎?「若說真實者,心即無真實,言心起眾相,為化諸愚夫」。龍樹說:對治境實心虛(唯物論)的妄執,所以說唯心,這確定了唯心在佛教中的價值。

從佛教思想開展中去研究,更使我們理解性空的深刻正確,這不妨從三法印去觀察。…[下略]…

### ◎關於「解脫」,參見:

(1) 印順導師《印度佛教思想史》p.101~p.102:

**般若與方便**,是成佛的兩大因素,而且是相助相成的,所以說:「無方便慧縛,有方便慧解;無慧方便縛,有慧方便解」(8.033)。**沒有方便的慧——般若,**是要證實際而成小果的;**沒有般若的慈悲方便,**只是人天善業,**對佛道來說,都是繫縛。只有般若與方便的相資相成,才能實現大乘的不思議解脫。**…「中略」…

「方便」在「大乘佛法」中的重要性(更影響到「秘密大乘佛法」),是應該特別重視的。羅什所譯『維摩詰所說經』,經題下注「一名不思議解脫」。『華嚴經』的「入法界品」,『智度論』稱為『不可思讓解脫經』;「四十華嚴經」題,也作「入不可思議解脫境界」。

 $f^{(1)}$ 解脫是「佛法」的修行目標, $f^{(2)}$ 「大乘佛法」稱為「不思議解脫」,形式與方法上,應有某種程度的差異;**差別的重點,就是方便。**…〔下略〕…

(2) 印順導師《華雨香雲》p.168:

善知識自行化他的方法,除了初三位比丘,表示為三寶、三學以外,其他大抵是**入世的解脫門。** 一面即俗而真的自入法界,一面即真而俗的入世利生。…〔中略〕…**就是不思議解脫。** 

**大乘的真諦,在立足在出世上廣利眾生,眾生就在世間的事業上直入解脫。**這是釋尊成佛的本懷, 只為時代根性的不能領受,才不得不宣說擺脫入世的出世法(二乘),或者經過了出世,再使他走 上利他(回小歸大)。**像善財童子所表現的佛教,是從人本位而直入佛道的,這就是人間佛教。**雖 然經中也有鬼神(想在別處詳談,從略),但善財參訪的善知識都是人;就是十三女神,也還像人, 與後期佛教不同。人間佛教,青年佛教,本經永遠在啟示我們!

(3) 印順導師《佛法是救世之光》p.407~p.408:

佛法對於現實社會的改造,可以約聲聞佛教與大乘佛教,兩方面來講。<sup>[一]</sup>聲聞佛法與大乘佛 法不同,它是**超越的,**不是正面的去從事經濟,政治等活動,它是**從有生而到無生,超越社會而 得解脫。…**[下略]…

[二] 然大乘佛法的思想,則完全不同。它以為**生即無生,無生而不離生,故正面的去從事經濟政治等活動,並不妨礙自己的清淨解脫。它要從世間的正業去體驗而得解脫,這種解脫,叫做不思議解脫,**這在《華嚴經》裡說得很多。

<sup>134</sup> 印順導師《華雨集第四冊》〈法海探珍〉p.94:

<sup>135(1)</sup>參見下文〈捌 解脫道與慈悲心行〉所說:

# 七 少壯的人間佛教136

### (一) 宜揚人間佛教,「受虛大師影響,但有些不同」

宣揚「人間佛教」,當然是受了太虛大師的影響,但多少是有些不同的。

#### 1. 探求「經說的依據」

一、(民國二十九年) 虚大師在『我怎樣判攝一切佛法』中,說到「行之當機及三依三趣」,以為現在進入「依人乘行果,趣進修大乘行的末法時期」;應「依著人乘正行,先修成完善的人格,……由此向上增進,乃可進趣大乘行」。

這是能適應現代根機,但末法時期,應該修依人乘而趣大乘行,沒有經說的依據,不易為一般信徒所接受。反而有的正在宣揚:稱名念佛,是末法時期的唯一法門呢!<sup>137</sup> 所以我要從佛教思想的演化中,探求人間佛教的依據。<sup>138</sup>

# 2. 抉擇取捨不同

(1) 大師的思想:核心是中國佛教傳統(後期大乘)

二、**大師的思想,核心還是中國佛教傳統的**。臺、賢、禪、淨(本是「初期大乘」的方便道)的思想,**依印度佛教思想史來看,是屬於「後期大乘」的。** 

這一思想在中國,我在『談入世與佛學』中,列舉三義:一、「理論的特色是至圓」;二、

<sup>136</sup> 印順導師《華雨集第五冊》p.67~p.68:

假使身體還可以的話,我現在想寫**最重要的一本書,說明從最初的佛法,演進到**大乘**佛法的過程。大乘佛法的本來意義是什麼?究竟什麼叫做大乘?我們不要口說大乘,實際上不是這麼一回事。**…〔下略〕… 137 印順導師《華雨集第五冊》p.257~p.259:

**常道,對方便道說。菩薩常道,並非太虛大師創說,乃大乘法門之共軌也。**大乘以成佛為宗極;菩薩發心,於歷劫生死中修行,積集廣大福慧資糧,以之利他,即以自利,展轉增廣,終乃圓成究竟佛果。此乃大乘通軌,雖法門無量,意趣則一。或願生人中,天上(非長壽天),或願生無佛法處,或生其他佛土:**悲心廣運,歷劫修行,為菩薩特有之勝德,非急於自了生死者之可比。** 

大乘法中,有念佛法門,是易行道,方便道。<sup>[1]</sup> 龍樹菩薩『十住毘婆沙論』云:「汝言阿惟越致(不退轉)地,是法甚難,久乃可得。若有易行道,疾至阿惟越致地者,是乃怯弱下劣之言,非是大人志幹之說」。<sup>[2]</sup> 馬鳴菩薩『大乘起信論』云:「眾生初學是法,其心怯弱。以住於此娑婆世界,自畏不能常值諸佛,親近供養,懼謂信心難可成就,意欲退(大心)者,當知如來有勝方便,攝護信心。謂以專意念佛因緣,隨願得生他方佛土」。無著菩薩『攝大乘論』云:「別時意趣:謂如說言:若誦多寶如來名者,便於無上正等菩提已得決定(即不退)。又如說言:由唯發願,便得往生極樂世界」。

依印度大菩薩之開示,方便易行道,乃對初學者,根性怯弱者所設之方便,用以維護信心,免其退失 大心。法門之用意在此,與一般中國人所說不同。且念佛,得不退阿耨多羅三藐三菩提心,乃通於一 切佛,如多寶佛,彌陀佛。「聞釋迦牟尼佛,稱其名號,善根成就,皆得不退轉於阿耨多羅三藐三菩提 心」,出『觀音菩薩授記經』,非念佛但指阿彌陀佛也。且念佛之念,乃繫心一境。或繫念佛功德,或 繫念佛相好,或繫念佛名號,或繫念佛實相。如『大品經』云:「無所念,是名念佛」。

**念佛法門是易行道,然亦法門廣大。**中國之念佛者,捨一切佛而專念阿彌陀佛;捨功德,相好等而專稱名號,使廣大法門,狹而不廣,拘而不通!**吾人應依經論所說,勿信末世人師**!

**如自覺根性怯弱,尚不堪大心久行,則修易行方便道,如稱念阿彌陀佛等,藉此維護信心,自屬合理。 如謂末法修行,非此不可,非此一法門不可,則是偏見曲說,故與經論相違!**大集經懸記,念佛得度 生死,亦是維護信心,漸度生死之意。且念佛亦多矣,何必如某大德所說!

138 參見末後一節〈一 0 向正確的目標邁進〉的末後一段所說:「我是繼承太虛大師的思想路線(非「鬼化」的人生佛教),而想進一步的(非「天化」的)**給以理論的證明。**」

「方法的特色是至簡」;三、「修證的特色是至頓」。在信心深切的修學者,沒有不是急 求成就的。「一生取辦」,「三生圓證」,「直指人心見性成佛」,「立地成佛」,或「臨終往 生淨土」,就大大的傳揚起來。

### (2) 導師的思想

# A. 評論

# (A) 評「傳統思想(後期大乘)」: 人菩薩行是不可能發揚

真正的大乘精神,如彌勒的「不修(深)禪定,不斷(盡)煩惱」,<sup>139</sup>從廣修利他的菩**薩行中去成佛的法門,在「至圓」、「至簡」、「至頓」的傳統思想下,是不可能發揚的。** 大師說:中國佛教「說大乘教,修小乘行」,思想與實行,真是這樣的不相關嗎?不是

# (B) 評「秘密大乘佛法」: 這一思想傾向的最後一著

的,中國佛教自以為最上乘,他修的也正是最上乘行呢!

**遲一些的「秘密大乘佛法」,老實的以菩薩行為迂緩,而開展即身成佛的「易行乘」,可** 說是這一思想傾向的最後一著。

# B. 抉擇: 斷然贊同「佛法」與「大乘佛法的初期行解」

我從印度佛教思想史中,發見這一大乘思想的逆流——佛德本具(本來是佛等)論,所以斷然的贊同「佛法」與「大乘佛法」的初期行解。<sup>140</sup>

## 3. 明確的「不神(天)化」立場

三、**佛法本是人間的,**容許印度群神的存在,只是為了減少弘傳的阻力,而印度群神,表示了尊敬與護法的真誠。如作曼荼羅,天神<sup>[1]</sup>都是門外的守衛者,<sup>[2]</sup>少數進入門內,成為外圍分子。<sup>141</sup>

「大乘佛法」,由於理想的佛陀多少神化了,天(鬼神)菩薩也出現了,發展到印度的

(2) 印順導師《佛法是救世之光》p.31~32:

彌勒菩薩之所以表現這種風格,因為在五濁惡世,菩薩的修行,應該重在布施、持戒、忍辱、精 進、慈悲、智慧……。如不修習這些功德,福德不足,慈悲不足,專門去修定斷煩惱,是一定要 落入小乘的。彌勒菩薩表現了菩薩的精神,為末世眾生作模範,所以並不專修禪定,斷煩惱,而 為了利益他人,多作布施、持戒、忍辱、慈悲、精進等功德。

- 140 參見末後一節〈一 0 向正確的目標邁進〉的末後一段所說:「從印度佛教思想的演變過程中,探求契理契機的法門;也就是**揚棄印度佛教史上衰老而瀕臨滅亡的佛教,而讚揚印度佛教的少壯時代,這是適應現代,更能適應未來進步時代的佛法!**」
- <sup>141</sup> 印順導師《佛在人間》〈從依機設教來說明人間佛教〉p.38~p.39:



初期佛教,…〔下略〕…

<sup>139 (1)《</sup>佛說觀彌勒菩薩上生兜率天經》卷 1(大正 14,418c6-9): 此阿逸多具凡夫身未斷諸漏,此人命終當生何處?其人今者**雖復出家,不修禪定,不斷煩惱,佛** 記此人成佛無疑,此人命終生何國土?

群神,與神教的行為、儀式,都與佛法融合。這是人間佛教的大障礙,所以民國三十年, 寫了『佛在人間』,明確的說:「佛陀怎樣被升到天上,我們還得照樣歡迎到人間。人間 佛教的信仰者,不是人間,就是天上,此外沒有你模稜兩可的餘地」!<sup>142</sup>

142 比較「大師與導師對天神化的立場」:

(1) 參見末後一節所說:

#### 一0 向正確的目標邁進

人菩薩行——人間佛教的開展,是適合現代的,但也可能引起副作用。我以為,**佛法有不共一般神教的特性,是應該確認肯定的。**…〔中略〕…**大乘佛教的無限寬容性(印度佛教老化的主因),發展到一切都是方便,終於天佛不二。** 

中國佛教的理論,真是圓融深妙極了,但如應用到現實,那會出現怎樣情形?近代太虛大師,是特長於融會貫通的!三十年發起組織「太虛大師學生會」,會員的資格是:返俗的也好,加入異教的也好,「去陝北」的也好。在大師的意境中,「夜叉、羅剎亦有其用處」(「太虛大師年譜」)。後來,學生會沒有進行。會員這樣的雜濫不純,如真的進行組織活動,夜叉、羅剎(如黑社會一樣)會對佛教引起怎樣的負面作用?大乘佛教的寬容性,在有利於大乘流通的要求下,種種「方便」漸漸融攝進來,終於到達「天佛一如」的境界。…[中略]…

…〔中略〕…

…〔中略〕…我是**繼承太虛大師的思想路線(非「鬼化」的人生佛教),而想進一步的(非「天化」的)給以理論的證明。**…〔下略〕…

(2) 印順導師《永光集》p.253~p.254:

[1] 中國佛教的衰落,[1] 虛大師 [A] 在「人」上著想;[B] 雖說「學理(法)革命」,而革新的只是適應時機的方便。[2] 我當然也知道「人」的低落與墨守成規,但從史的探求中,「確認佛法的衰落,與演化中的神(天)化,(庸)俗化有關」(《遊心法海六十年》五四頁)佛教的衰落,從印度到中國,[A] 不只是「人」的低落,[B] 而也是「法」的神化、俗化。

[2] 由於這一理念不同,在大乘三宗(或三系)的討論上,呈現出彼此間的差異。[1] 大師說三宗平等(其實也有不平等),而以宋以來的佛法傳統——法界圓覺宗為最高妙;為了支持這一理由,以馬鳴(?)的《大乘起信論》,為早於龍樹、無著的。[2] 而我以為:「能立本於(釋迦佛時)初期佛教之淳樸,宏闡中期佛教(初期大乘經與龍樹論)之行解——梵化之機應慎,攝取後期佛教(虛妄唯識、真常唯心)之確當者,庶足以復興佛教而暢佛之本懷也數」(〈印度之佛教・自序〉七頁)!

(3) 印順導師《無諍之辯》〈談入世與佛學〉p.189~p.191:

大師深入於中國的傳統佛教——圓頓大乘,所以「上不徵五天,下不徵各地」(民國十六年後,也多少修正了),崇仰中國佛教教理為最高準量,為中國佛教教理而盡最大的維護責任。對中國圓頓大乘的無比忠誠,為真正信仰者樹立典型!在近代大德中,沒有比大師更值得可敬了!…(中略]…(十七年)講《人生佛學》時說:「大乘有圓漸圓頓之別,今以適應重徵驗,重秩序,重證據之現代科學化故,當以圓漸之大乘法為中心」。(十七年)講《佛陀學綱》,說學佛的「辦法」,是「進化主義——由人生而成佛」。大師的思想,孕育於中國傳統——圓頓大教,而藉現實環境的啟發,知道神學式的,玄學式的理論與辦法,已不大能適應了。…[中略]…為了誘導中國佛教,尊重事實,由人生正行以向佛道,不惜說中國佛教的修行是小乘。大師那有不知參禪、念佛,是至圓、至頓、至簡、至易的究竟大乘呢!問題在:入世、利他、無所不施——這些問題,在凡夫面前,即使理上通得過,事上總是過不去。由於圓頓大乘是小乘急證精神的復活,所以方便的稱之為小乘行,策勵大家。這真可說眉毛拖地,悲心微體了!

(4) 印順導師《佛在人間》〈人間佛教緒言〉p.18~p.22:

**人生與人間**:太虛大師在民國十四五年,提出了「人生佛教」。在抗戰期間,還編成一部專書 ——《人生佛教》。**大師以為:人間佛教不如人生佛教的意義好。**他的倡導「人生佛教」,有兩個 意思:

一、**對治的**:因為中國的佛教末流,一向重視於——一死,二鬼,引出無邊流弊。大師為了糾正他,所以主張不重死而重生,不重鬼而重人。**以人生對治死鬼的佛教,所以以人生為名。** 

**佛法的重心,當然是了生死,成佛道。**但中國佛弟子,由了生死而變成了專門了死。…〔中略〕… 大師曾為此寫了〈生活與生死〉一文,認為佛教的本義,是解決生活,在生活問題的解決中,死

### (二) 從印度佛教史的抉擇,推重「佛法」與「初期大乘」

#### 1. 如人的一生,自童真、少壯、衰老而死亡

從印度佛教的興起,發展,衰落而滅亡,我譬喻為:「正如人的一生,自童真、少 壯而衰老。<sup>[1]</sup>童真充滿活力,是可稱讚的,**但童真而進入壯年,不是更有意義嗎?**<sup>[2]</sup> 壯年而不知珍攝,轉眼衰老了。**老年經驗多,知識豐富,表示成熟嗎?也可能表示接近死亡」**。

#### 2. 推重「(童真的) 佛法」與「(少壯的) 初期大乘」

存在於世間的,都不出「諸行無常」,我以這樣的看法,而推重「佛法」與「初期大乘」的。

童真到壯年,一般是**生命力強,重事實,極端的成為唯物論,唯心論是少有的。** 

### 3. 「後期佛教」與「秘密大乘」,非常契合老年心態

# (1) 述「老年心態」

由壯年而入老年<sup>,[1]</sup>**內心**越來越**空虚(所以老年的多信神教)**, 思想也接近**唯心(唯我、唯神)論。**<sup>[2]</sup>是唯心論者,**而更多為自己著想。**<sup>[A]</sup> 為自己身體的健在著想,長生不老的信行,大抵來自早衰與漸老的。<sup>[B]</sup> 老年**更貪著財物,**自覺年紀漸老了(「人生不滿百,常有千歲憂」), **多為未來的生活著想,**所以孔子說:老年「戒之在得」。<sup>143</sup>

的問題也就跟著解決了。**其實,佛教的了生死,並沒有錯。生死是生死死生,生生不已的洪流,包含了從生到死,從死到生的一切。解決這生生不已的大問題,名為了脫生死。**如不能了生,那 裡能了死!這那裡可以偏重於死而忽略於生!

- ···〔中略〕···**為對治這一類「鬼本」的謬見,特提倡「人本」來糾正他。·**··〔中略〕···
- **二、顯正的:**…〔中略〕…大師曾說:「仰止唯佛陀,完成在人格,人成即佛成,是名真現實」(〈即人成佛的真現實論〉)。即人生而成佛,顯出了大師「人生佛教」的本意。

# 人生佛教是極好了,為什麼有些人要提倡人間佛教呢?

- [一] 約顯正方面說,大致相折;
- [二] **而在對治方面,覺得更有極重要的理由。人在五趣中的位置,恰好是在中間。**在人的上面有天堂;下面有地獄;餓鬼與畜生,可說在人間的旁邊,而也可通於上下。…〔中略〕…**佛教是宗教,有五趣說,如不能重視人間,**那麼
- [1] 如重視鬼、畜一邊,會變為**著重於鬼與死亡的,近於鬼教。**[2] 如著重羨慕那天神(仙、鬼)一邊,即使修行學佛,也會成為**著重於神與永生(長壽、長生)的,近於神教。**[3] 神、鬼的可分而不可分,即會變成**又神又鬼的,神化、巫化了的佛教。**
- **這**<sup>[1]</sup> 不但中國流於死鬼的偏向,<sup>[2]</sup> 印度後期的佛教,也流於天神的混濫。如印度的後期佛教,背棄了佛教的真義,不以人為本而以天為本(初重於一神傾向的梵天,後來重於泛神傾向的帝釋天),使佛法受到非常的變化。

所以特提「人間」二字來對治他:這 $^{(1)}$ 不但對治了偏於死亡與鬼 $^{(2)}$ 同時也對治了偏於神與永生。 真正的佛教,是人間的,唯有人間的佛教,才能表現出佛法的真義。所以,我們應繼承「人生佛教」的真義,來發揚人間的佛教。

我們首先應記著:**在無邊佛法中,人間佛教是根本而最精要的,究竟徹底而又最適應現代機宜的。** 切勿誤解為人乘法!

143 印順導師《華雨集第四冊》〈法海探珍〉p.110:

後期佛教是**衰老,一直向滅亡前進。**<sup>[1]</sup>它的**經驗豐富,哲理的思辨,中期也有不及它的地方。**<sup>[2]</sup>它的**惰性漸深,暮氣沉沉,專為子女玉帛打算,卻口口聲聲說為人。** 

### (2) 證「後期佛教與秘密大乘,非常契合老年心態」

印度「後期佛教」與「秘密大乘」、非常契合於老年心態。

**唯心思想的大發展,**是一。

**觀自身是佛,進而在身體上修風、修脈、修明點,要在大歡喜中即身成佛,**是二。<sup>144</sup> 後期的中觀派,瑜伽行派,都有**圓熟的嚴密思想體系,知識經驗豐富,**是三。

### 4. 結說: 為佛法的久住世間而盡一分佛弟子的責任

我在這樣的抉擇下,推重人間的佛陀,人間的佛教。

我初學佛法——三論與唯識,**就感到與現實佛教界的距離。**存在於內心的問題,<sup>[1]</sup> 經虛大師思想的**啟發,**<sup>[2]</sup> 終於在「佛出人間,終不在天上成佛也」,而得到**新的啟發。**<sup>145</sup> 我不是宗派徒裔(也不想作祖師),不是講經論的法師,也不是為考證而考證、為研究而研究的學者。**我只是本著從教典得來的一項信念,「為佛法而學」,「為佛教而學」,希望條理出不違佛法本義,又能適應現代人心的正道,為佛法的久住世間而盡一分佛弟子的責任!<sup>146</sup>** 

# (三) 重申『人間佛教要略』的要義

#### 1. 總說「適應現代的佛法,即脫落鬼、神(天)化,回到現實人間的佛法本義」

我早期的作品,多數是講記,晚年才都是寫出的。**講的寫的,只是為了從教典自身,探求適應現代的佛法,也就是脫落鬼化、神(天)化,回到佛法本義,現實人間的佛法。** 我明確的討論人間佛教,民國四十年曾講了:『人間佛教緒言』,『從依機設教來說明人間佛教』,『人性』,『人間佛教要略』。**在預想中,這只是序論而已。** 

# 2. 略述『人間佛教要略』的含義

這裏略述『人間佛教要略』的含義。

#### (1)論題核心:人、菩薩、佛

一、「論題核心」,是「人,菩薩,佛――從人而發心修菩薩行,由學菩薩行圓滿而成佛」。

<sup>[1]</sup>從人而發菩薩心,應該認清自己是**「具煩惱身」(久修再來者例外),**不可裝腔作勢, 眩惑神奇。<sup>[2]</sup>要**「悲心增上」,**人而進修菩薩行的,正信正見以外,一定要力行十善利 他事業,以護法利生。<sup>147</sup>

宗喀巴所樹立的黃教,是**通過「菩提道次第」(要你知道,不是要你廣修菩薩行),而進修神秘、欲樂、他力、急證的「密宗道次第」。**如法尊、能海去拉薩修學,不都是學得無上瑜伽的大威德而回來嗎!

這種以二乘法為本的傾向,宗喀巴大師也不能免,所以他說的共下士法,把「念死」作為入道的 要門,其實,不念死,未嘗不能熏修人天善業。這樣的下士道,雖順於厭離的二乘,但不一定順 於悲濟的大乘道。

對於這,**虛大師深入佛乘,獨具隻眼,揭示了如來出世的真實意趣——教導人類,由人生而直趣** 佛道。所以著重熏修十善正行,不廢世間資生事業,依人乘正行而趣向佛乘,而不以厭離(如念

<sup>&</sup>lt;sup>144</sup> 印順導師《永光集》p.249:

 $<sup>^{145}</sup>$  參見本節上文所說:「宣揚「人間佛教」,當然是**受了太虛大師的影響,但多少是有些不同的。**」

<sup>146</sup> 詳參「第一節〈一 探求佛法的信念與態度〉」。

<sup>&</sup>lt;sup>147</sup>(1) 印順導師《成佛之道(增註本)》p.a4:

#### (2) 理論原則

# 二、「理論原則」是:

A. 法與律合一(「佛法」化世的根本原則)

「**法與律合一」。**「導之以法,齊之以律」,**是「佛法」化世的根本原則。** 

重法而輕律,即使心在入世利他,也只是個人自由主義者。

B. 緣起與空性統一(大乘法,尤其是龍樹論的特色)

「緣起與空性的統一」: 這是「緣起甚深」與「涅槃甚深」的統一, 是大乘法, 尤其是 龍樹論的特色。

C. 自利與利他統一(為利眾生,而廣學一切,淨化身心)

「自利與利他的統一」: 發心利他,不應忽略自己身心的淨化,否則「未能自度,焉能度人」?所以為了要利益眾生,一定要廣學一切,淨化身心(如發願服務人群,而在學校中努力學習一樣);廣學一切,只是為了利益眾生。

不為自己利益著想,以悲心而學而行,那所作**世間的正業,就是菩薩行。**148

#### 死)為初學的法門。

人乘正行而趣向佛道,也就是攝得五乘共法,三乘共法功德而趣入佛道。

(2) 印順導師《華雨集第四冊》〈法海探珍〉p.103~p.106:

在複雜根性與不同的行踐中,可以分為三大類:據龍樹菩薩說:一、一分鈍根的菩薩,最初 觀察五蘊生滅無常不淨,要久而久之,才能觀察一切法性空;這是「從無常入空……」的。這一 類大乘學者,經上說它「無數無量發菩薩心,難得若一若二住不退者」。我們要知道:大乘菩薩, 要修行六度、四攝去利他的;像這樣充滿了厭離世間,生死可痛的心情,焉能克服難關,完成入 世度生的目的?這樣的學者,百分之百是退墮凡小的。

二、一分中根菩薩,最初發心,就觀察一切法空不生不滅,這是中期大乘依人乘而趣入佛乘的正機,是「從空入無生……」的。唯有理解一切性空,才能不厭世間,不變世間;才能不著涅槃,卻向涅槃前進。這樣的大乘行者,「與菩提心相應,大悲為上首,無所得為方便」,去實行菩薩的六度、四攝行。它一面培養悲心,去實行布施、持戒、慈忍等利他事業;一面理解性空的真理,在內心中去體驗。這需要同時推進,因為悲智不足去專修禪定就要被定力所拘;不厚厚的培植布施、持戒、慈忍的根基,一心想證空,這是邪空;如果智勝於悲,就有退墮小乘的危險。所以在悲心沒有深切,悲事沒有積集,它不求證悟;「遍學一切法門」,隨分隨力去利人。它時常警告自己:「今是學時,非是證時」。三、一類利根的菩薩,它飛快的得無生忍,也有即身成佛的。龍樹沒有談到從何下手,或者是從涅槃無生入佛道的。…〔中略〕…

**鈍根者(現在盲目的學者,稱為利根),幾乎從來沒有積集功德(悲事),忽略利他而急求自證的習氣異常強。**因種過少分智慧,偶然的見佛發菩提心,**但厭離的劣慧,使它立刻失敗。**這與絲毫無備,倉卒應戰與優勢的敵軍硬碰,結果是全軍覆沒一樣。…〔中略〕…總之,根機的利鈍,全在未發心以前的有沒有準備,與正法的淺深無關。醍醐、毒藥,並不是一定的。

雖有這三類,**鈍根與小乘學者所說的相同,容易墮落。**後一類,希有希有,所以無著世親他們, 也就不去說它。**要學大乘行,自利利他,那唯有採取積集悲智,學而不證的正軌。**(**前機急求自證 失敗,**後機自然的立刻證悟,不是勉強得來)

或者認為非迫切的厭雜 (無常苦)自己的生死,它絕不能認識他人的苦痛,發大悲心去利人。他 們的意見,非「從無常門入」不可,這是非常錯誤的。他如果願意一讀『諸法無行經』, 就知道行 徑的各別了。

「**從空**而入」的**依人乘而進趣佛乘,不是貪戀世間,在性空**的正見中,才**能觀生死無常而不致退** 失呀!

<sup>148</sup> 印順導師《佛在人間》〈人間佛教要略〉p.110~p.112:

### (3) 時代傾向

### 三、「時代傾向」:

### A. 青年時代

現在是**「青年時代」**,少壯的青年,漸演化為社會中心,**所以要重視青年的佛教**。這不是說老人不能學菩薩行,**而是說應該重視少壯的歸信**。

適應少壯的佛教,必然的重於利他。人菩薩行的大乘法,是適應少壯唯一契機的法門。

### B. 處世時代

現在是**「處世時代」:佛教本來是在人間的,**<sup>[1]</sup>佛與弟子,經常的「遊化人間」。<sup>[2]</sup>就是住在山林,為了乞食,每天都要進入村落城邑,與人相接觸而隨緣弘化。

修菩薩行的,應該作利益人類的事業,傳播法音,**在不離世事,不離眾生的原則下,淨 化自己,覺悟自己。** 

# C. 集體(組織)時代

現在是「集體(組織)時代」: [1] 摩訶迦葉修頭陀行,釋尊曾勸他回僧伽中住;優波離想獨處修行,釋尊要他住在僧中; [2] 釋尊自己是「佛在僧數」的。佛法是以集體生活來完成自己,正法久住的,與中國人所說的隱遁,是根本不同的。

適應現代,<sup>[1]</sup>不但出家的僧伽,**要更合理(更合於佛意)化,**<sup>[2]</sup>在家弟子學修菩薩行的, **也應以健全的組織來從事利他而自利(不是為個人謀取名位權利)。** 

# (4)修持心要:信、智、悲

四、「修持心要」: 菩薩行應以信、智、悲為心要,依此而修有利於他的,一切都是菩薩行。我曾特地寫了一篇『學佛三要』,三要是信願(大乘是「願菩提心」),慈悲,(依緣起而勝解空性的)智慧。

[1]「有信無智**長愚癡**,有智無信**長邪見**」; [2] 如信與智增上而悲心不足,就是**二乘;**如

大乘道也不是不重視身心的調治(自利),只是著重利他,使自利行在利他行的進程中完成,達到自利利他的統一。凡夫學大乘道,以大悲心為動力,以普度眾生的悲心來廣學一切。經上說:「菩提所緣,緣苦眾生」。眾生受無量苦,菩薩起無量悲行,所以大乘道是「以大悲為上首」的。然發心利他,並不忽略自己身心的調治,否則「未能自度,焉能度人」!如不解不行,不修不得佛法,既無智慧,又無能力,那怎能利他呢!所以為了要度一切眾生,一定要廣學一切——戒定慧三學,六波羅蜜等。…〔中略〕…

**菩薩的自利,從利他中得來,一切與利他行相應。**如持戒,即不妨害眾生;習定而修慧發通,可以知根機而化濟眾生。**大乘道的自利,不礙利他,反而從利他中去完成。** 

說到大乘道的自利利他,也不一定是艱難廣大的,隨分隨力的小事,也一樣是二利的實踐,只看你用心如何!如這塊小園地,…〔中略〕…如地而有空餘的,樹而於人有益的——花可以供人欣賞,枝葉可以乘涼,果可以供人摘了吃;或可以作藥,或可以作建材,那就去栽植他。但問是否於人有益,不為自己著想,這便是菩薩行了。行菩薩道的,出發於利他,使利他的觀念與行為,逐漸擴大,不局限於個人、一家、一鄉等。

凡是於眾生、於人類有利益的,不但能增長自己未來的功德果報,現生也能得社會的報酬。如上所說 的小小利他功德,還能得現生與未來的自利,何況能提高向佛道的精進,擴大利他的事業,為眾生的 究竟離苦得樂而修學呢!所以**凡不為自己著想,存著利他的悲心,而作有利眾生的事,就是實踐菩薩 行,趣向佛果了。自利利他,同時成就。**  信與慧不足,雖以慈悲心而廣作利生善業,不免是「**敗壞菩薩」(修學菩薩而失敗了)。 所以在人間而修菩薩行的,此三德是不可偏廢的!** 

# 八 解脫道與慈悲心行

# (一) 引言:世間是緣起的,不能免於抗拒或俗化,但到底是越減少越好

**虚大師提倡「人生佛教」(我進而稱之為「人間佛教」)**,<sup>149</sup>民國四十年以前,中國佛教界接受的程度是微小的;臺灣佛教現在,接受的程度高些。但<sup>[1]</sup>傳統的佛教界,可能會不願探究,道聽塗說而引起反感;<sup>[2]</sup>在少數贊同者,也可能忘卻自己,而陷於外向的庸俗化。

世間是緣起的,有相對性,副作用,不能免於抗拒或俗化的情形,但到底是越減少越好!

### (二) 明「解脫道」

### 1. 疑難與略釋

「人間佛教」是重於人菩薩行的,但對「立本於根本佛教之淳樸」,或者會覺得離 奇的。一般稱根本佛教<sup>150</sup>為小乘,想像為(出家的)隱遁獨善,缺少慈悲心的,怎麼能

(2) 印順導師《佛在人間》〈人間佛教緒言〉p.21~p.22:

人生佛教是極好了,為什麼有些人要提倡人間佛教呢? [-] **約顯正方面說,大致相近;** 

(三) 而在對治方面,覺得更有極重要的理由。… [中略] …這 [1] 不但中國流於死鬼的偏向,[2] 印度後期的佛教,也流於天神的混濫。如印度的後期佛教,背棄了佛教的真義,不以人為本而以天為本 (初重於一神傾向的梵天,後來重於泛神傾向的帝釋天),使佛法受到非常的變化。所以特提「人間」二字來對治他:這 [1] 不但對治了偏於死亡與鬼,[2] 同時也對治了偏於神與永生。

**真正的佛教,是人間的,唯有人間的佛教,才能表現出佛法的真義。**所以,**我們應繼承「人生佛教」的真義,來發揚人間的佛教。** 

- 150 (1) 印順導師《原始佛教聖典之集成》p.1: 我以為,<sup>(1)</sup> **佛陀時代,四五(或說四九)年的教化活動,是「根本佛教」,是一切佛法的根源。**<sup>(2)</sup> 大眾部與上座部分立以後,是「部派佛教」。<sup>(3)</sup> 佛滅後,到還沒有部派對立的那個時期,是一味的 「原始佛教」。
  - (2) 印順導師《佛在人間》〈人間佛教緒言〉p.27: 有的,以為佛與人一樣,太不夠圓滿,能像天人那樣的廣大莊嚴就好了**!這一不能把握「人間佛教」的見解,就現出了天上成佛的思想。**如說:「色界究竟天,離欲成菩提」。天上成佛,是真佛;人間成佛是化身,這是現實人間的佛陀而天化了!佛於色究竟天成佛,即大自在天成佛,於是佛梵合流。印度婆羅門教徒便說:人間的釋迦牟尼佛,是化身,是大自在天的化身。**這樣的弄得神佛不分,使佛教在印度,流於神秘、迷妄,走上了末路!**

所以我們**必須立定「佛在人間」的本教,才不會變質而成為重死亡的鬼教,或重長生的神教。**認定了佛在人間,那麼說法時也在人間,佛法即是佛在人間的教化。**佛所表現的三業大用:「」以語言為弟子們開示;「2」佛的行止舉措,對人接物,身體一切的活動,都是身教,是為弟子們示範的;「3」尤其是他的大慈悲大智慧,意業能感召人類。佛的「三輪示導」,即是人間佛法的根本。** 

(3) 印順導師《說一切有部為主的論書與論師之研究》p.6:

佛法,根源於佛陀的自證,由自證而發為化世的三業大用,具體表現於僧團中,影響於社會,而成為覺化人間的佛教。在佛陀化世四十五年(或說四十九年)中,所開展的佛教具體活動,就是以後一切佛法的根源。

佛法,是從此而適應,開展,擴大,延續下來的。佛法在人間,是一種延續、擴展中的真實存在。

<sup>149(1)</sup>參見下文〈十 向正確的目標邁進〉所說:「我是繼承太虛大師的思想路線(非「鬼化」的人生佛教),而想進一步的(非「天化」的)給以理論的證明。」

作為「人間佛教」——人菩薩行的根本?

不知佛法本來無所謂大小,大乘與小乘,是在佛教發展中形成的;「小乘」是指責對方的名詞。<sup>151</sup>

#### 2. 總說解脫行

釋尊宏傳的佛法,適應當時的社會風尚,以出家(沙門)弟子為重心,但也有在家弟子。 出家與在家弟子,都是修解脫行的,以解脫為終極目標。

- [一]解脫行,是以正確的見解,而引發正確的信願(正思惟——正志)。依身語的正常行為,正常的經濟生活為基,而進修以念得定,引發正慧(般若、覺),才能實現解脫。
- [二]**八正道的修行中,正命是在家、出家不同的。**[1]出家的以乞求信施而生活,三衣、 缽、坐臥具及少許日用品外,是不許私有經濟的。<sup>[2]</sup>在家的經濟生活,只要是國法所許 可的,佛法所贊同的,都是正當的職業,依此而過著合理的經濟生活。

### 3. 特詳出家與在家的「施」

### (1) 出家眾「法施(啟發、激勵人心,向上向解脫)」

出家的可說是一無所有,財施是不可能的。出家人一方面自己修行,一方面「遊化人間」 (除兩季),每天與一般人相見,隨緣以佛法化導他們。

佛法否定當時社會的階級制,否定求神能免罪得福,否定火供——護摩,不作占卜、瞻相、咒術等邪命,**而以「知善惡,知因果,知業報,知凡聖」來教化世人。**<sup>152</sup>

要從延續、擴展中去理解佛法,而不能孤立的,片面的,根據一點一分,而以為佛法的真實如此。

(4) 印順導師《佛法概論》p.27~p.29:

**三寶的綜合融質,成一完善健全的佛教。從佛法的流行人間來說,法是釋尊所開示的,僧是秉承釋尊的指導而和合的;三寶綜買的佛教,實等於釋尊三業大用的流行。**釋尊本著自覺的達磨,適應當時、當地、當機者的性格、智能與希求,加以正確的教導,佛法才成為流行於人間的。釋尊的教導,不只是言教,還有身教。釋尊的日常生活,處人處世,一切的語默動靜,來去出入,無不以智慧為前導,無不與實相相應。這以身作則的身教,訓誨的言教,就是釋尊所用以表詮達磨——法的。··· [中略] ···

佛教是人間的。能詮的身教、言教,所詮的法、毘奈耶,不只是釋尊的三業大用,也是實際存在於個人、僧伽、社會的。所以在人間佛教的開展中,不應忽略佛弟子的活動。…〔中略〕… 從達磨而有釋尊的自證化他,因佛的化他而有僧伽的內修外弘,釋尊時代的三寶住世,是人間佛教的本源;後代佛教的擴展與延續,都從此而來。

151 印順導師《印度佛教思想史》p.179~p.180:

傳承「佛法」的部派佛教,經中多稱之為聲聞乘;聲聞,是從「多聞聖弟子」,聞佛聲教而來的名詞。 <sup>[1]</sup> 由於部分傳統的部派,否定大乘是佛說,大乘者也就反斥「佛法」為小乘,含有輕蔑、貶抑的意義。 <sup>[2]</sup>「後期大乘」論師,弘揚不共聲聞,「佛法」本來所沒有(或恰好相反)的佛法,在互相論諍中,更 多用「小乘」一詞。

#### 這是情緒化的對抗名詞,不如稱為聲聞乘的來得好些!

<sup>152</sup> 印順導師《學佛三要》〈慧學概說〉p.176~p.177:

慧學的所明事相,大抵先是:知因果,知善惡,知有前生後世,知有沉淪生死的凡夫,知有超出三界的聖者……等等。信解得這些,才算具備世間正見(世俗慧),也就是修習慧學的初步基礎。…〔中略〕…這自然還不能了生死,要解脫生死,必須更進一步,…〔中略〕…因此,慧學的另一方面,是三法印的契悟。…〔中略〕…徹底悟入三法印,就是證得清淨解脫的涅槃。

(1) **人(人類也這樣)的前途,要自己來決定:**前途的光明,要從自己的正見(正確思想),正語、正業、正命——正當的行為中得來;<sup>(2)</sup> **解脫也是這樣**,是如實修行所得到的,釋尊是老師(所以稱為「本師」)那樣,教導我們而已。

所以**出家弟子眾,是以慈和嚴肅、樸質清淨的形象,經常的出現於人間,負起啟發、激勵人心**,向上向解脫的義務,稱為「法施」(依現代說,是廣義的社會教育)。

### (2)在家眾多修「財施」

在家弟子也要有正見,正行,<sup>[1]</sup>也有為人說法的,如質多長者。<sup>153</sup> <sup>[2]</sup> **在家眾多修財物的施予,**<sup>[A]</sup>有**悲田**,那是**慈濟事業;**<sup>[B]</sup>有**敬田**,如供養父母、尊長、三寶;<sup>[C]</sup>有「種植園果故,林樹蔭清涼(這是印度炎熱的好地方),橋船以濟度,造作福德舍,穿井供渴乏,客舍供行旅」的,<sup>154</sup>那是**公共福利事業了。** 

### 4. 結明:「出世」是超勝世間,不是隱遁、遠走;「出家」,更近人間

佛教有在家出家——四眾弟子,**而我國一般人,總**<sup>[1]</sup>以為佛教就是出家,<sup>[2]</sup>誤解出世 為脫離人間。

不知<sup>[1]</sup>「出世」是超勝世間,不是隱遁,也不是想遠走他方。<sup>[2]</sup>佛制比丘「常乞食」,不許在山林中過隱遁的生活,所以我在『佛在人間』中,揭示了(子題)「出家,更接近了人間」,這不是局限於家庭本位者所能理解的。

#### (三) 解脫心與利他的心行,並不相礙

### 1. 疑難

人間佛教的人菩薩行,以釋尊時代的佛法為本,**在以原始佛教為小乘的一般人,也 許會覺得離奇的。** 

# 2. 釋疑

#### (1) 解脫的心行,決不是沒有慈悲心行

然佛法的究竟理想是解脫,而解脫心與利他的心行,是並不相礙的。雖受時代的局限,不能充分表達佛的本懷,但決不能說只論解脫,而沒有慈悲利他的。<sup>155</sup>舉例說:

<sup>&</sup>lt;sup>153</sup>《增壹阿含經》卷 3〈清信士品 27〉(大正 02,559c9-10):

我弟子中,…〔中略〕…第一智慧,質多長者是。

<sup>154《</sup>雜阿含·997經》卷 36(大正 02, 261b3-11):

時,彼天子說偈問佛:「云何得晝夜,功德常增長?云何得生天,唯願為解說?」

爾時,世尊說偈答言:「種植園果故,林樹蔭清涼,橋船以濟度,造作福德舍,穿井供渴乏,客舍給行旅,如此之功德,日夜常增長,如法戒具足,緣斯得生天。」

<sup>155 (1)</sup> 印順導師《學佛三要》〈自利與利他〉p.145~p.146:

淨化身心,擴展德性,從徽悟中得**自利的解脫自在,本為佛弟子的共同目標。聲聞道與菩薩道的差別,只在**<sup>[1]</sup> **重於自利,**<sup>[2]</sup> 或者重於利他,從利他中完成自利。

<sup>[1]</sup> **聲聞不是不能利他的,也還是住持佛法,利樂人天,度脫眾生,不過重於解脫的已利。**[A] 在未得解脫以前,厭離心太深,不大修利他的功德。[B] 證悟以後,也不過隨緣行化而已。[2] 而菩薩,[A] 在解脫自利以前,著重於慈悲的利他。所以說:「未能自度先度人,菩薩於此初發心。」[B] 證悟以後,更是救濟度脫無量眾生。

所以[1] 聲聞乘的主機,是重智證的;[2] 菩薩乘的主機,是重悲濟的。

# A. 佛世在家弟子「(外內) 財施的實例」

佛的在家弟子<sup>[1][A]</sup>須達多,好善樂施,被稱為給孤獨長者。<sup>[B]</sup>梨師達多弟兄,也是這樣。<sup>[2]</sup>摩訶男為了保全同族,願意犧牲自己的生命。<sup>156</sup>

### 這幾位都是證聖果的,能說修解脫道的沒有道德意識嗎?

### B. 佛世出家比丘「法施的實例」

佛世的出家比丘,身無長物,當然不可能作物質的布施,然<sup>[1]</sup>如富樓那的甘冒生命的危險,去教化麤獷<sup>157</sup>的邊民,**能說沒有忘我為人的悲心嗎?**<sup>[2]</sup>比丘們為心解脫而精進修行,但每日去乞食,隨緣說法。為什麼要說法?經中曾不止一次的說到。如釋尊某次去乞食,那位耕田婆羅門,譏嫌釋尊不種田(近於中國理學先生的觀點,出家人是不勞而食)。釋尊對他說:我也種田,為說以種田為譬喻的佛法。耕田婆羅門聽了,大為感動,要供養豐盛的飲食,**釋尊不接受,因為為人說法,是出於對人的關懷,希望別人能向善、向上、向解脫,而不是自己要得到什麼(物質的利益)。** 

解脱的心行,决不是沒有慈悲心行的。

### (2) 釋尊滅後的佛教發展中,有些確乎遠離佛法的本意

釋尊滅後,佛教在發展中,有的被稱為小乘,雖是大乘行者故意的貶抑,有些也確乎遠

(2) 印順導師《佛在人間》〈人間佛教要略 > p.109 ~ p.110:

聲聞乘**重在斷煩惱,了生死,著重於**自己身心的調治,稱為自利。這在離繫縛,得解脫的立場來 說,是不可非難的。

聲聞乘著重身心的調伏,對人處事,決不專為私利而損他的。**聲聞賢聖,一樣的持戒,愛物,教 化眾生,這與凡夫的自私自利,根本不同。** 

大乘指斥他們為小乘自利,是說他過分著重自心煩惱的調伏,而忽略了積極的利他,不是說他有 自私的損人行為。

- (3) 印順導師《佛在人間》p.166~p.167:
  - 一、佛法宗旨——度一切苦厄:我們的教主釋迦牟尼佛,在二千五百多年前的印度,成佛說法,成立了佛教。佛陀弘揚佛法的目的,也就是我們來信佛學佛的目的。扼要的說,只是為了人類(眾生)的憂苦困厄。<sup>[1]</sup>自己要求解脫,是自利;<sup>[2]</sup>想解救別人,是利他。自利利他的主要意義,正如《心經》所說:「度一切苦厄」;「能除一切苦,真實不虛」。
- <sup>156</sup> 印順導師《佛法概論》p.213~p.215:

在家信眾的模範人物 現在舉幾位佛世的在家弟子,略見古代佛教信眾處身社會的一斑。

- 一、<sup>(1) (A)</sup> **須達多**是一位大富長者,財產、商業、貸款,遍於恆河兩岸。自信佛以後,黃金布地以築祇園而外,「家有錢財,悉與佛弟子——比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷共」(雜含卷三七·一〇三一經)。對於自己的家產,能離去自我自私的妄執,看為佛教徒共有的財物,這是值得稱歎的。<sup>(B)</sup> 波斯匿王大臣**梨師達多弟兄**也如此:「家中所有財物,常與世尊及諸比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷等共受用,不計我所」(雜含卷三〇·八六〇經)。<sup>(2)</sup> 須達多受了佛的指示,所以說:「自今已後,門不安守,亦不拒逆比丘、比丘尼、優婆塞、優婆夷、及諸行路乏糧食者」。從此,彼「於四城門中廣作惠施,復於大市布施貧乏,復於家內布施無量」(增一含・護心品),**這難怪須達多要被人稱為「給孤獨長者」了。**
- 二、難提波羅,是一位貧苦的工人。…〔中略〕…
- 三、**摩訶男,**是佛的同族弟兄。淨飯王死後,由他攝理迦毘羅國的國政。他誠信佛法,佛讚他**「心恆悲念一切之類」**(增一含・清信士品)。在流離王來攻伐釋種,大肆屠殺時,摩訶男不忍同族的被殘殺,便去見流離王說:「**我今沒在水底,隨我遲疾,使諸釋種並得逃走。若我出水,隨意殺之」。那知他投水自殺時,自己以髮繫在樹根上,使身體不致浮起來。**這大大的感動了毘流離,才停止了殘酷的屠殺(增一含・等見品)。**佛弟子的損己利人,是怎樣的悲壯呀!**

<sup>157【</sup>麤(ち人) 鏞(《人太∨)】網野; 網魯。(《漢語大詞典(十二)》p.1311)

#### 離了佛法的本意。

### A. 「無量三昧」例

#### |(A)佛世:通無漏(解脫心與道德心不二)|

如佛世的質多長者,與比丘大德們論到四種三昧(或作「解脫」)——無量三昧,空三昧,無所有三昧,無相三昧。

- [一] 無量三昧是慈、悲、喜、捨——四無量心。慈是給人喜樂,悲是解除人的苦惱,喜 是見人離苦得樂而歡喜,捨是怨親平等:**慈悲等是世間所說的道德意識了。**
- [三]但在離私我、離染愛——空於貪、瞋、癡來說,無量與空、無所有、無相三昧的智證解脫,卻是一致的,這是解脫心與道德心的不二。<sup>158</sup>

在體證法性的現觀中,《阿含經》中本有四名,實與四法印相契合。

無所有 (無願) ……諸行無常 無量…………所受皆苦 空………諸法無我 無相………涅槃寂靜

無量三昧,是可以離欲的,與空、無相、無願的意義相同。但在聲聞佛教的昂揚中,無量三昧是被遺忘了。不知道,<sup>[1]</sup>無量即無限量,<sup>[A]</sup>向外諦觀時,慈悲喜捨,遍緣眾生而沒有限量,一切的一切,名為四無量定。<sup>[B]</sup>向內諦觀時,眾生的自性不可得,並無自他間的限量性。<sup>[2]</sup>所以無量三昧,即是緣起<sup>[A]</sup>相依相成的,<sup>[B]</sup>無自無他而平等的正觀。

**通達自他的相關性,平等性,智與悲是融和而並無別異的。**無量三昧的被遺忘,說明了聲聞佛教的偏頗。佛教的根本心髓——慈悲,被忽視,被隱沒,實為初期佛教的唯一不幸事件。到大乘佛教與起,才開顯出來。

所以佛弟子的體證,如契合佛的精神,決非偏枯的理智體驗,而是悲智融貫的實證。**是絕待真理的體現,也是最高道德(無私的、平等的慈悲)的完成。唯有最高的道德——大慈悲,才能徹證真實而成為般若。所以說:「佛心者,大慈悲是」。** 

- (2) 印順導師《空之探究》p.27:
  - (一)一般聲聞學者,都以為:四無量心緣廣大無量的眾生,無量是眾多難以數計,是勝解——假想觀,所以是世間定。
  - [二] 但「量」是依局限性而來的,如觀一切眾生而超越限量心,不起自他的分別,就與無我我所的空慧相應。[1] 質多羅長者以為:無量心解脫中最上的,是空於貪、瞋、癡的不動心解脫,空就是無量。[2] 這一意義,在大乘所說的「無緣慈」中,才再度的表達出來。
- (3) 印順導師《中觀今論》p.a7~p.a8:

智慧與慈悲,為佛法的宗本,而同基於緣起的正覺。

[1] 從智慧(真)說:一切是緣起的存在,展轉相依,剎那流變,即是無我的緣起。無我,即否定實在性及所含攝得的不變性與獨存性。宇宙的一切,沒有這樣的存在,所以否認創造神,也應該否定絕對理性或絕對精神等形而上的任何實在自體。唯神、唯我、唯理、唯心,這些,都根源於錯覺——自性見的不同構想,本質並沒有差別。緣起無我(空)的中觀,徹底否定這些,這才悟了一切是相對的,依存的,流變的存在。相對的存在——假有,為人類所能經驗到的,極無自性而宛然現前的不能想像有什麼實體,但也不能抹煞這現實的一切。

(三) 從德行(善)說:緣起是無我的,人生為身心依存的相續流,也是自他依存的和合眾。佛法不否認相對的個性,而一般強烈的自我實在感——含攝得不變、獨存、主宰——即神我論者的自由意志,是根本錯誤,是思想與行為的罪惡根源。否定這樣的自我中心的主宰欲,才能體貼得有情的同體平等,於一切行為中,消極的不害他,積極的救護他。

自私本質的神我論者,沒有為他的德行,什麼都不過為了自己。唯有無我,才有慈悲,從身心相

 $<sup>^{158}</sup>$  (1) 印順導師《學佛三要》〈慈悲為佛法宗本〉 $p.138\sim p.139$ :

### (B) 佛後(小乘): 解說為世俗, 不能解脫

但在(小乘)佛教中,無量三昧被解說為世俗的,也就是不能以此得解脫的。

#### B. 「戒 (尸羅)」例

#### (A) 律師們重戒相或拘泥固執

又如戒<sup>,[1]</sup>在律師們的心目中<sup>,</sup>是**不可這樣**,不可**那樣<sup>,</sup>純屬法律的**,制度的。<sup>[2]</sup>有的**不知「毘尼是世界中實」**,不知時地的適應,拘泥固執些煩瑣事項,自以為這是持戒。

#### (B) 詳正義

#### a.三學中戒 (尸羅)的本義:「性善」或「數習」(「戒體」)

**然三學中戒[尸羅]的本義,並不如此,**如說:「尸羅(此言性善)。好行善道,不自放逸, 是名尸羅。或受戒行善,或不受戒行善,皆名尸羅」;「十善道為舊戒。……十善,有佛 (出世)無佛(時)常有」(『大智度論』卷一三、四六)。

尸羅,古人一向譯作「戒」,其實是「好行善道,不自放逸」,也就是樂於為善,而又謹慎的防護(自己)惡行的德行。這是人類生而就有的,又因不斷為善(離惡)而力量增強,所以解說為「性善」,或解說為「數習」。<sup>159</sup>

依、自他共存、物我互資的緣起正覺中,涌出無我的真情。

真智慧與真慈悲,即緣起正覺的內容。

(4) 印順導師《學佛三要》〈慈悲為佛法宗本〉p.120~p.123:

### 二 慈悲的根源

···(中略)···依佛法說, **慈悲是契當事理所流露的, 從共同意識而泛起的同情。**這可從兩方面說:

[-] 從緣起相的相關性說:…[中略] …所以從這樣的緣起事實,而成為人生觀,即是無我的人生觀,互助的人生觀,知恩報恩的人生觀,也就是慈悲為本的人生觀。…[中略] …人與人間,眾生間,是這樣的密切相關,自然會生起或多或少的同情。同情,依於共同意識,即覺得彼此間有一種關係,有一種共同;由此而有親愛的關切,生起與樂或拔苦的慈悲心行。…[中略] …這種共同意識,不是狹隘的家庭,國族,人類;更不是同一職業,同一階層,同一區域,同一學校,同一理想,同一宗教,或同一敵人。而是從自他的展轉關係,而達到一切眾生的共同意識,因而發生利樂一切眾生(慈),救濟一切眾生(悲)的報恩心行。

慈悲(仁、愛),為道德的根源,為道德的最高準繩,似乎神秘,而實是人心的映現緣起法則而流 露的——關切的同情。

[二] 再從**緣起性的平等性**來說:緣起法是重重關係,無限的差別。這些差別的現象,都不是獨立的、實體的存在。所以**從緣起法而深入到底裡,即通達一切法的無自性,而體現平等一如的法性。這一味平等的法性,不是神,不是屬此屬彼,是一一緣起法的本性。從這法性一如去了達緣起法時,不再單是相依相成的關切,而是進一步的無二無別的平等。**大乘法說:眾生與佛平等,一切眾生都有成佛的可能性,這都從這法性平等的現觀中得來。在這平等一如的心境中,當然發生**「同體大悲」**。有眾生在苦迫中,有眾生迷妄而還沒有成佛,這等於自己的苦迫,自身的功德不圓滿。大乘法中,慈悲利濟眾生的心行,盡未來際而不已,即由於此。

一切眾生,特別是人類,<sup>(1)</sup> 不但由於緣起相的相依共存而引發共同意識的仁慈,<sup>(2)</sup> 而且每每是無意識地,直覺得對於眾生,對於人類的苦樂共同感。無論對自,無論對他,都有傾向於平等,傾向於和同,有著同一根源的直感與渴仰。這不是神在呼召我們,而是緣起法性的敞露於我們之前。我們雖不能體現他,但並不遠離他。由於種種顛倒,種種拘蔽,種種局限,而完全莫名其妙,但一種歪曲過的,透過自己意識妄想而再現的直覺,依舊透露出來。這是(歪曲了的)神教的根源,道德意識,慈悲精神的根源。

慈悲,不是超人的、分外的,只是人心契當於事理真相的自然的流露。

<sup>159</sup> 印順導師《華雨集第四冊》p.277~p.278:

### b. 尸羅的十善行,以慈心為本(受戒,本是出於理性、同情而自覺應這樣)

**尸羅是人與人間的道德(狹義是「私德」)軌範,十善是印度一般的善行項目,所以**不 只是佛弟子所有,也是神教徒,沒有宗教信仰者所有的。尸羅,是不一定受戒(一條一條的「學處」,古人也譯為戒)的,也是可以受的。

受戒,本是自覺的,出於理性,出於同情,覺得應該這樣的。如十善之一一不殺生,經上這樣說:「斷殺生,離殺生,棄刀杖,慚愧,慈悲,利益安樂一切眾生」(『增支部』「十集」)。「若有欲殺我者,我不喜;我若所不喜,他亦如是,云何殺彼?作是覺已,受不殺生,不樂殺生」(『雜阿含經』卷三七)。不殺生,是「以已度他情」的。我不願意被殺害,他人也是這樣,那我怎麼可以去殺他!所以不殺生,內心中含有慚愧——「崇重賢善,輕拒暴惡」的心理;有慈悲——「利益眾生,哀愍眾生」的心理(依佛法說:心是複雜心所的綜合活動)。

不殺生,當然是有因果的,但決不是一般所說的那樣,殺了有多少罪,要墮什麼地獄,殺不得才不殺生,出於功利的想法。不殺生(其他的例同),實是人類在(緣起的)自他依存中,(自覺或不自覺的)感覺到自他相同,而引發對他的關懷與同情,而決定不殺生的。<sup>160</sup>

### c. 出家戒行(重於私德), 也還是慈心為本

**釋尊最初的教化**,並沒有一條條的戒——學處,只說<sup>[1]</sup>「正語,正業,正命」;<sup>[2]</sup>「身清淨,語清淨,意清淨,命清淨」。

一條一條的戒,是由於僧伽的組合,為了維護僧伽的和、樂、清淨而次第制立的。制戒時,佛也每斤責違犯者沒有慈心。<sup>161</sup>可見(在僧伽中)制定的戒行(重於私德),也還

一般以為,戒就是(法律那樣的)**這樣不可犯,那樣不可以,不知這只是戒的施行項目,不是戒的實質。什麼是戒呢?**<sup>(1)</sup> **梵語尸羅,譯為戒。**「尸羅(此言性善),好行善道,不自放逸(作惡),是名尸羅。或受戒行善,或不受戒行善,皆名尸羅」。**戒是「性善」,「數習」所引發的性善。戒不是一般的善行,是經父母師友的啟發,或從自身處世中引發出來。內心一度的感動、激發,性善力(潛在的)生起,有勇於為善,抗拒罪惡的力量。如遇到犯罪的因緣,內心會(不自覺的)發出抗拒的力量。**「性善」是潛在而日夜常增長的,小小違犯,性善的戒德還是存在,不過犯多了,戒力會減退(名為「戒贏」)。如犯了重大的惡行,性善的力量消失,這就是「破戒」了。<sup>(2)</sup>「性善」的戒德,名為「律儀」(也譯為「護」),就是佛法所說的「戒體」。這樣的戒善,沒有佛法的時代,或有法而不知的人,都可以生起的,不過佛法有正見的攝導,表現於止惡行善,更為正確有力而不致偏失吧了!…〔中略〕…所以出現於內心深處的性善戒,是佛弟子受戒、持戒的要點。

<sup>160</sup> 印順導師《學佛三要》〈慈悲為佛法宗本〉p.120~p.123:

#### 二 慈悲的根源

…〔中略〕…

從緣起相的相關性說:…〔中略〕…

再從**緣起性的平等性**來說:…〔中略〕…一切眾生,特別是人類,<sup>[1]</sup>不但由於**緣起相的相依共存而 引發共同意識的仁慈,**<sup>[2]</sup>而且**每每是無意識地,直覺得對於眾生,對於人類的苦樂共同感。無論對自, 無論對他,都有傾向於平等,傾向於和同,有著同一根源的直感與渴仰。**…〔下略〕…這是〔歪曲了的〕 神教的根源,**道德意識,慈悲精神的根源。慈悲,不是超人的、分外的,只是人心契當於事理真相的 自然的流露。** 

<sup>161</sup> (1)《摩訶僧祇律》卷 19(大正 22, 377a26-b15):

有人著鎧持弓箭,入精舍中,脫鎧放仗止息樹下。精舍中庭前沙地,有眾鴿鳥在中戲食,時尊者優陀夷見鳥已,即語:「長壽!借我弓箭試我手看。」答言:「可爾。」即捉弓并注五箭,挽弓放

### 是以慈心為本的。

我曾寫有『慈悲為佛法宗本』、『一般道德與佛化道德』、可以參閱。

# (3) 結:通過「無我的解脫道」,才能有「忘我為人的最高道德」

總之,<sup>[1]</sup> 佛說尸羅的十善行,是以慈心為本的;<sup>[2]</sup> 財與法的布施;<sup>[3][A]</sup> 慈、悲、喜、捨三昧的修習,達到遍一切眾生而起,所以名為無量,與儒者的仁心普洽,浩然之氣充塞於天地之間相近。但這還是世間的、共一般的道德,偉大的而不是究竟的;<sup>[B]</sup> 偉大而究竟的無量三昧,要通過無我的解脫道,才能有忘我為人的最高道德。<sup>162</sup>

# (四) 結論:菩薩大行,不離解脫道(般若),只是悲心強些,多為眾生不求急證

「初期大乘」是菩薩道。**菩薩道的開展,來自釋尊的本生談;「知滅而不證」(等於無生忍的不證實際)的持行者,可說是給以最有力的動力。**<sup>163</sup>

發射殺五鴿,即取滅毛以木貫之,持授世尊:「此是鳥肉。」佛言:「何處得?」答言:「有人著鎧持弓箭至精舍庭前,止息樹下。從借弓箭,試手射鳥,本習射法猶故不失。」

佛言:「癡人!此是惡法,應早捨棄,方\*言本習手猶故在?!汝常不聞,我以無量方便,毀眥殺生,讚歎不殺,而今作是惡不善法?!此非法、非律,非如佛教,不可以是長養善法。」

諸比丘白佛言:「世尊!眾生應起慈心救護,云何優陀夷反奪其命而無慈心?佛言:不但今日不起慈心,過去世時已曾如是。」如釋提桓因《本生經》中廣說。

佛告諸比丘:「依止毘舍離城住者皆悉令集,以十利故,與諸比丘制戒,乃至已聞者當重聞:若比丘故奪畜生命,波夜提。」\*方=乃【元】,=何【明】

(2)《毘尼母經》卷 4(大正 24,824b1-4):

有於一時,闡陀比丘作房,用有蟲水和泥。**諸檀越見慊言:「云何比丘無慈心?」佛因而制戒:**從今已去,比丘不得用雜蟲水和泥作房;若用,得波逸提。

162 印順導師《學佛三要》〈慈悲為佛法宗本〉p.136~p.139:

慈悲可分為三類:一、**眾生緣慈:這是一般凡情的慈愛。**<sup>(1)</sup> **不明我法二空,**<sup>(2)</sup> **以為實有眾生,**見 眾生的有苦有樂,而生起慈悲的同情。**這樣的慈愛,無論是大仁,博愛,總究是生死中事。** 

- 二、法緣慈:這是<sup>[1]</sup> 悟解得眾生的無我性,<sup>[2]</sup> 但根性下劣,不能徹底的了達一切法空,這是聲聞、緣 **覺的二乘聖者的心境。**見到生死的惑、業、苦——因果鉤鎖,眾生老是在流轉中不得解脫,從此而引 起慈悲。法緣慈,不是不緣眾生相,是通達無我而緣依法和合的眾生。如不緣假名的我相,怎麼能起 慈悲呢!
- 三、無所緣慈:這不像二乘那樣的但悟眾生空,以為諸法實有;佛菩薩是徹證一切法空的。但這不是 說偏證無所緣的空性,而是於徹證一切法空時,當下顯了假名的眾生。緣起的假名眾生即畢竟空,「畢 竟空中不礙眾生」。智慧與慈悲,也可說智慧即慈悲(「般若是一法,隨機立異稱」)的現證中,流露真 切而憫苦的悲心。

佛菩薩的實證,如但證空性,怎麼能起慈悲?所以**慈悲的激發,流露,是必緣眾生相的。**但<sup>[1]</sup> 初是執著眾生有實性的;<sup>[2]</sup> 次是不執實有眾生,而取法為實有的;<sup>[3]</sup> 唯有大乘的無緣慈,是通達我法畢竟空,而僅有如幻假名我法的。有些人,不明大乘深義,以為大乘的體證,但緣平等普遍的法性,但是理智邊事。不知大乘的現證,一定是悲智平等。離慈悲而論證得,是不能顯發佛菩薩的特德的。

中國的儒家,從佛法中得少許啟發,以為體見「仁體」,充滿生意,略與大乘的現證相近。**然儒者不能** 內向的微證自我無性,心有限量(有此彼相),不可能與佛法並論。

…〔中略〕…

···〔中略〕···所以佛弟子的體證,如契合佛的精神,決非偏枯的理智體驗,而是悲智融貫的實證。是 絕待真理的體現,也是最高道德(無私的、平等的慈悲)的完成。唯有最高的道德——大慈悲,才能 徹證真實而成為般若。所以說:「佛心者,大慈悲是」。

<sup>163</sup> 印順導師《空之探究》p.152~p.153:

在佛教界,慧解脫聖者是沒有涅槃智的;俱解脫者有涅槃智,是入滅盡定而決定趣涅槃的。惟有另一

菩薩六度、四攝的大行,是在「一切法不生」,「一切法空」,「以無所得為方便」(空慧) 而進行的。**不離「佛法」的解脫道——般若,只是悲心要強些,多為眾生著想,不急求 读證而已。**<sup>164</sup>

類人(絕少數),正知見「有滅涅槃」而不證得阿羅漢的;不入滅盡定而有甚深涅槃知見的,正是初期 大乘,觀一切法空而不證實際的菩薩模樣。

大乘法中,菩薩觀空而不證實際,<sup>[1]</sup>當然是由於智慧深,悲願切(還有佛力加持),<sup>[2]</sup>而最原始的見解,還有「不深攝心繫於緣中」(25.011);不深入禪定,因為**入深定是要墮二乘、證實際的。**所以<sup>[A]</sup>《觀彌勒菩薩上生兜率陀天經》說:彌勒「雖復出家,不修禪定,不斷煩惱」(25.012)。<sup>[B]</sup>被稱為菩薩的持經譬喻師法救也說:「菩薩雖伏我見,不怖邊際滅,不起深坑想,而欲廣修般羅若故,於滅盡定心不樂入,勿令般若有斷有礙」(25.013)。

正見甚深法的菩薩,從這樣的情況下出現。悲願力所持,自知「此是學時,非是證時」。所以不盡煩惱,不作究竟想,不取涅槃,成為觀空而不證空的菩薩。最深徹的,名為無生法忍。阿毘達磨中,忍是無間道;稱為忍,表示是知而不是讚入的意思。

甚深(空)義, 慧解脫聖者,沒有涅槃智的超越體驗,當然不會說。俱解脫聖者,有現法涅槃,但好入深定,或長期在定中,當然也不會去闡揚。**惟有有涅槃知見而不證的,在崇尚菩薩道的氣運中,求成佛道,利益眾生,才會充分的發揚起來**(也有適應世間的成分)。

164 (1) 印順導師《學佛三要》p.145~p.146:

淨化身心,擴展德性,**從微悟中得自利的解脫自在,本為佛弟子的共同目標。聲聞道與菩薩道的差別,只在**<sup>(1)</sup> **重於自利,**<sup>(2)</sup> **或者重於利他,從利他中完成自利。** 

<sup>(1)</sup>聲聞不是不能利他的,也還是住持佛法,利樂人天,度脫眾生,不過重於解脫的己利。在未得解脫以前,厭離心太深,不大修利他的功德。證悟以後,也不過隨緣行化而已。<sup>(2)</sup>而菩薩,在解脫自利以前,著重於慈悲的利他。所以說:「未能自度先度人,菩薩於此初發心」。證悟以後,更是救濟度脫無量眾生。

所以<sup>[1]</sup> 聲聞乘的主機,是**重智證**的;<sup>[2]</sup> 菩薩乘的主機,是**重悲濟**的。

(2) 印順導師《中觀論頌講記》p.28~p.29:

**在通達性空慧上,大小平等,他們的差別,究竟在什麼地方呢?這就在悲願的不同**:小乘聖者,沒有大悲大願,不發菩提心去利益有情,菩薩卻發廣大心,修廣大行,普願救濟一切有情。 **在這點上,表示了大小乘顧著的差別,一是專求已利行的,一是實踐普賢行的。** 

至於在見實相的空慧方面,只有量的差別,「聲聞如毛孔空,菩薩如太虛空」;而質的方面,可說毫無差別。

(3) 印順導師《佛法概論》p.a1:

關於佛法,我從聖龍樹的《中觀論》,得一深確的信解:**佛法的如實相,無所謂大小,大乘與小乘,只能從行願中去分別。緣起中道,是佛法究竟的唯一正見,所以阿含經是三乘共依的聖典。**當然,阿含經義,是不能照著偏執者——否認大乘的小乘者,離開小乘的大乘者的見地來解說的。 從佛法一味,大小異解的觀點去觀察,對於菩薩行的慈悲,利他的積極性等,也有所理會。… [下略]…

(4) 印順導師《學佛三要》p.165:

以上四點,是智慧應有的內容。其中信智一如、定慧均衡、理智平等,可通二乘偏慧,唯**悲**智交融是大乘不共般若的特義。…〔下略〕…

(5) 印順導師《中觀論頌講記》p.11:

本論說:「眾緣所生法,我說即是空,亦名為假名,亦是中道義」。這三一無礙的實相,是緣起正法。[1] 聲聞簡要的直從緣起的妄相上出發,所以體認到的較單純,狹小,像毛孔空。<sup>[2]</sup> 菩薩深刻的從緣起的本性上出發,所以體認到的比較深刻,廣大,像太虛空。

(6) 印順導師《中觀論頌講記》p.42:

龍樹的意見,**佛法——世出世法,**…〔中略〕…**要理解一切法空,才能正確的理解佛法的一切。**這可以說,**開發阿含的深義,就是用性空無所得的智光,顯示了真的佛教**;

真佛教,自然是真的聲聞乘,也就是真的菩薩乘。所以古人說:三論是無所得小,無所得大。

# 九 人菩薩行的真實形象165

### (一) 以三心為基本

修學人間佛教——人菩薩行,以三心為基本,

三心是<sup>[1]</sup> **大乘信願——菩提心,**<sup>[2]</sup> 大悲心,<sup>[3]</sup> 空性見。<sup>166</sup>

(7) 印順導師《寶積經講記》p.192~p.193:

菩薩與聲聞,是同證法空性的。基於同一正法,所以是『無所得大,無所得小』,聲聞法決不是法有我有,或法有我無的。因為大小同得無所得正觀,一定能信解空義。所以<sup>[1]</sup>《般若經》說:須陀洹一定能信般若法門。<sup>[2]</sup>《法華經》也說:不信一乘,是增上慢人——自以為然的假名阿羅漢。現在,如來本著這佛法不二,解脫一味的深見,再來開示聲聞道。

(8) 另參印順導師《學佛三要》p.67~p.68:

(1) 從菩薩學行的特勝說,大菩提願,大慈悲心,大般若慧,**是超過一切人天二乘的。**(2) 然從**含攝一切善法**說,…〔中略〕… <sup>(A)</sup> 從**對境所起的心行**來說,**非常不同;**<sup>(B)</sup> 如從**心行的性質**來說,**這不外乎信願、慈悲、智慧。** 

所以菩薩行的三大宗要<sup>,[1]</sup> 超勝一切,<sup>[2]</sup> 又含容得世出世間一切善法,會歸於一菩薩行。

| 法體   | 人天行        | 二乘行 | 菩薩行 |
|------|------------|-----|-----|
| 信願—— | ———希聖希天    | 出離心 | 菩提願 |
| 慈悲—— |            | 法緣慈 | 慈悲心 |
| 智慧   | 世俗智慧······ |     | 般若智 |

165 印順導師《佛法概論》p.251~p.257:

#### 第二節 從利他行中去成佛

三心 …〔中略〕…

依三心修六度 … [中略]…

**依六度圓滿三心** …〔下略〕…

166 印順導師《學佛三要》〈學佛三要〉p.65~p.68:

#### 一 信願・慈悲・智慧

佛法,非常的高深,非常的廣大!太深了,太廣了,一般人摸不清門徑,真不知道從那裡學起。然而,**佛法決不是雜亂無章的,自有他一以貫之的,秩然不亂的宗要。古來聖者說:一切法門——方便的,究竟的,方便的方便,究竟的究竟,無非為了引導我們越入佛乘。**或是廻邪向正的(五乘法),或是迴縛向脫的(三乘法),或是迴小向大的(一乘法):**諸佛出世,無非為了此「大事因緣」,隨順眾生的根機而淺說深說,橫說豎說。** 

所以從學佛的立場說,一切法門,都可說是菩薩的修學歷程,成佛的菩提正道。由於不同的時節因緣 (時代性),不同的根性習尚,適應眾生的修學方法,不免有千差萬別。然如從不同的方法而進求他的 實質,即會明白:佛法決非萬別千差,而是可以三句義來統攝的,統攝而會歸於一道的。不但一大乘 如此,五乘與三乘也如此。所以今稱之為「學佛三要」,即學佛的三大心要,或統攝一切學佛法門的 三大綱要。

什麼是三要?如《大般若經》說:「<sup>(1)</sup>一切智智相應作意,<sup>(2)</sup>大悲為上首,<sup>(3)</sup>無所得為方便」。《大般若經》著重於廣明菩薩的學行。菩薩應該遍學一切法門,而一切法門(不外乎修福修慧),都要依此三句義來修學。一切依此而學;一切修學,也是為了圓滿成就此三德。所以,這實在是菩薩學行的肝心!古人說得好:「失之則八萬法藏冥若夜遊,得之則十二部經如對白日」。

…〔中略〕…

[1] 從菩薩學行的**特勝**說,大菩提願,大慈悲心,大般若慧,**是超過一切人天二乘的。**[2] 然從**含攝一切善法**說,…〔中略〕…<sup>[A]</sup> 從**對境所起的心行**來說,**非常不同;**[B] 如從**心行的性質**來說,**這不外乎信願、慈悲、智慧。** 

所以菩薩行的三大宗要,<sup>(1)</sup> 超勝一切,<sup>(2)</sup> 又含容得世出世間一切善法,會歸於一菩薩行。

### 1. 發(願)菩提心

#### 一、發(願)菩提心:

### (1) 要說

扼要的說,是**以佛為理想,為目標,立下自己要成佛的大志願。** 

### (2) 詳明

### A. 先要信解「佛陀的崇高偉大」(從釋尊一代化跡信解佛德偉大而發大心)

**發大菩提心,先要信解佛陀的崇高偉大**: <sup>167</sup>智慧的深徹(智德), 悲心的廣大(悲德), 心地的究竟清淨(斷德), 超勝一切人天, 阿羅漢也不及佛的圓滿。

這不要憑傳說,憑想像,最好從釋迦牟尼佛的一代化跡中,理解而深信佛功德的偉大而引發大心。

# B. 「緣眾生苦起大悲心」,引發「上求下化的菩提心」,並修達「不退」

現實世間的眾生,多苦多難,世間法的相對改善,當然是好事,但不能徹底的解決。**深** 信佛法有徹底解脫的正道,所以志願修菩薩行成佛,以淨化世間,解脫眾生的苦惱。<sup>168</sup> 依此而發起上求佛道,下化眾生的願菩提心,

但初學者不免「猶如輕毛,隨風東西」, $^{169}$ 所以要修習菩提心,志願堅定,以達到不退菩提心。 $^{170}$ 

我們發心學佛,不論在家出家,都要**從菩薩心行去修學,學菩薩才能成佛。菩薩行的真實功德, 是所說的三大心要。**我們應反省自問:我修習了沒有?我向這三方面去修學沒有?如沒有也算修學大乘的菩薩嗎?我們要自己警策自己,向菩薩看齊!

(1) **發菩提心,主要是以佛菩提為理想而誓願希求。著重在佛德的崇高深妙而發心願求,當然是發菩提心的主要內容。**(2) **但如缺少了另一要素——**悲願,那 [A] 不是不圓滿的, [B] 就是容易退墮的。… [下略] …

<sup>168</sup> 印順導師《成佛之道(增註本)》p.259:

**不忍聖教衰,不忍眾生苦,緣起大悲心,**趣入於大乘。

<sup>169</sup>(1) 印順導師《大乘起信論講記》p.305:

《仁王經》說:『經十千劫行十善行,有退有進,譬如輕毛,隨風東西』。

(2)《摩訶般若波羅蜜經》卷 15 〈成辦品 50〉(大正 08, 329b7-14):

菩薩摩訶薩,先世聞深般若波羅蜜,問中事而不行。捨身生時,聞是深般若波羅蜜,若一日二日 三日四日五日,其心堅固無能壞者;若離所聞時便退失。何以故?

先世聞是深般若波羅蜜時,雖問中事,不如說行。是人或時欲聞、或時不欲聞,心輕不固、志亂不定。**譬如輕毛,三隨風東西。須菩提!當知是菩薩發意不久,**…[下略]…

170 印順導師《成佛之道(增註本)》p.398~p.399:

初修菩提心,習行十善業;成就心不退,入於大乘道。

… [中略]…

發心修學大乘菩提道的,<sup>[1]</sup> 最「初」應發**願菩提心**,「修菩提心」而使他成就。能常念上求佛道,下化眾生,真的造次顛沛不離,不再退失。<sup>[2]</sup> 在**行菩提心**的修學中,就是受菩薩戒,修「習」奉「行十善業」。**這是大乘常道,以人乘行入大乘,悲增上菩薩的風格。** 

<sup>&</sup>lt;sup>167</sup> 印順導師《成佛之道(增註本)》p.259~p.260:

# 2. 大悲心: 菩薩行的根本

- 二、大悲心,是菩薩行的根本。
  - (1)以解脫「生死苦」為最高理想,故單說「大悲為本」

慈能予人安樂,悲能除人苦惱,為什麼只說大悲心為本?**佛法到底是以解脫眾生生死苦 迫為最高理想的,其次才是相對的救苦。**<sup>171</sup>

(2)「從人類、眾生的相互依存,到自他平等、自他體空」去理解修習

**悲心,要從人類,眾生的相互依存,到自他平等、自他體空去理解修習的。**如什麼都以自己為主,為自己利益著想,那即使做些慈善事業,也不能說是菩薩行的。

3. 空性見:緣起的空性(緣起即空性,空性即緣起)

三、空性見,空性是緣起的空性。172

(1) 五乘共法:緣起的「世間正見」

依經說:**初學時,名十信菩薩,也叫十善菩薩。**修習十心——信心,精進心,念心,定心,慧心,施心,戒心,護心,願心,迴向心:**這是以修習大乘信心(菩提心)為主的。**<sup>(1)</sup> 但**起初,『經十千劫行十善行,有退有進,譬如輕毛,隨風東西』**(5.112)。<sup>(2)</sup> 如一直進修不退,那麼經十千劫,就能「成就」**菩提「心不退」,不再退轉而「入於大乘道」的初階——發心住。** 

**修習信心,要以十善,六度等來使他成就。**修習信心成就,如頌說:**『清淨增上力,堅固心昇進,名菩薩初修,無數三大劫』**(5.113)。··· [中略]···

以諸勝解行,廣集二資糧;經一無數劫,證入於聖位。

修習信心成就,進入十住的第一住——發心住,**從此一定進修大乘道。依一般的根性說,到這, 菩薩道已有了一定的時限,已進入三大無數劫的開端。**…〔下略〕…

171 印順導師《學佛三要》〈菩提心的修習次第〉p.99~p.101:

- 三 菩提心之本在悲
- $\cdots$  [中略]  $\cdots$  菩提心的根本是悲心,而悲心的大用為拔苦。**所以大乘菩薩道,也可說以救拔眾生的 苦難為特色。**
- ···〔中略〕···**所以菩薩利生而著重救苦**——悲心為懷。相傳有**常啼菩薩,常悲菩薩,即因見到眾生** 大苦,而常為一切眾生而悲傷。這表示菩薩的悲憫心重,也揭示了大乘法門的根本。

慈悲——與樂和拔苦,**對這苦痛重重的世間而言,顯然的,拔苦更為它所急需。** 

如一塊荒蕪的園地,必先將那不良的荊棘雜草除去,然後播下好種,才有用處。<sup>[1]</sup> 眾生的煩惱病太多,若不設法去其病根(也是苦因),一切快樂的施予,都不會受用。就像一個少年,習氣不好,專交壞朋友,每天閒蕩胡鬧,搞到傾家蕩產,衣食無著,為非作惡。你若想救他,**單給他金錢資具,使他圖得一時的舒適,是不夠徹底的,甚至可能弄得更糟。**因為根本問題還沒有解決——他的性格,習慣,還未改正過來;也就是說,他的苦根還沒有斷除,這麼給他好處,於他不會有什麼實利。<sup>[2]</sup> 整個世界也都如此,若不除去種種的罪惡,苦痛,則人間雖有福樂,也是暫時的,不究竟的。

所以**佛教重視苦,重視救苦,好像是悲觀、消極,其實佛教正因認識而把握了這個問題,才提供了徹** 底淨化世間,滿足眾生真正安樂的辦法。

- 172(1)參見本節下文所說:「依「**緣起甚深」**而通達**「涅槃(寂滅)甚深**」」。
  - (2) 印順導師《佛在人間》p.109:

**缘起與性空的統一,他的出發點是緣起,是緣起的眾生,尤其是人本的立場。**因為,<sup>[1]</sup>如泛說一切緣起,每落於宇宙論的,容易離開眾生為本的佛法,<sup>[2]</sup>如泛說一切眾生,即不能把握「佛出人間」,「即人成佛」的精義。

(3) 印順導師《華雨集第四冊》p.48:

「**緣起與空性的統一」**:這是「**緣起甚深」與「涅槃甚深」的統一,**是大乘法,尤其是龍樹論的特色。

初學,應於緣起得世間正見:知有善惡,有因果,有業報,有凡聖。

(2) 三乘共法: 緣起的「出世正見」(緣起的「三法印、三解脫門」)

**進一步,知道世間一切是緣起的,生死是緣起的生死。**有因有緣而**生死苦集(起)**,有因有緣而**生死苦滅。** 

- [-]一切依緣起,緣起是**有相對性的,所以是無[非]常——不可能常住的。**
- [二] 緣起無常,所以是苦——不安穩而永不徹底的。173
- [三] 這樣的無常故苦,所以沒有我[自在、自性],沒有我也就沒有我所,無我我所就是空。
- [<sup>10]</sup>空,無願,無相——三解脫門:<sup>[1]</sup>**觀無我我所**名空,<sup>[2]</sup>**觀無常苦**名無願,<sup>[3]</sup>**觀涅槃** 名無相。<sup>174</sup>

### (3) 大乘不共法

A. 緣起即空性,空性即緣起(緣起的「三法印即一實相印」)

其實,生死解脫的涅槃,**是超越的,沒有相,也不能說是無相。**大乘顯示涅槃甚深,**稱之為**空(性),無相,無願,真如,法界等。**因無我我所而契入,假名為空,空(相)** 也是不可得的。

一般說:受有三種或五種,人生並不是沒有樂受、喜受。不過「**無常故苦」,是就徹底的究竟的歸宿說的;人生雖暫有些許的快樂,可是絕不是永久可靠的。**《雜阿含》四七三經說:

我以一切行無常故,一切諸行變易法故,說諸所有受悉皆是苦。

···[中略]···「無常故苦」,是在一切不徹底,終歸要毀滅的意義上說的。

如只說無常變化,那樂的可變苦而稱為壞苦,苦的不也同樣可變樂嗎?這種苦的認識,是不夠深刻的。在徹底要磨滅的意義上看,苦才夠明顯、深刻。

174 (1) 印順導師《空之探究》p.60~p.62:

[一] 在空、無相、無所有——三三昧中,除去無所有,加入無願,這樣的三三昧組成一聚,是佛教界所一致的。

[2] 然對比漢譯與巴利藏所傳,非常的不一致。[1] … [中略] …以上,是彼此的有無不定。[2] 次第方面,如[4] 中阿含經』,『長阿含經』,『大毘婆沙論』,『瑜伽論』,都是以空,無願,無相為次第(10.004);[8] 而南傳的『相應部』,『長部』,『增支部』,都以空、無相、無願為次第(10.005)。這樣的次第先後不定,彼此的有無不定,可以推定為:這雖是佛教界所共傳的,而成立稍遲、受到了部派的影響。

(三)(1) 但到底為了什麼,三三昧中,略去無所有而增入無願呢?這可能,…〔中略〕…(2) 還有,空,無所有,無相——三三昧,究竟是重於空離一切煩惱的,有為法的正觀。但在佛法開展中,對超越一切的涅槃,也增加了注意。…〔中略〕…

…〔中略〕…這樣<sup>,[1]</sup> 空是重於無常、無我的世間;<sup>[2]</sup> 無相是離相以外,更表示出世的涅槃;<sup>[3]</sup> 無願是厭離世間,向於寂滅的涅槃:空,無願,無相——三三昧,三解脫門,就這樣的成立了。

(2)《瑜伽師地論》券 12(大正 30, 337a27-c16):

復次,**三三摩地者。**云何**空三摩地**?謂於遠離有情命者及養育者數取趣等,心住一緣。…〔中略〕… 云何**無願心三摩地**?謂於五取蘊,思惟無常,或思惟苦,心住一緣。云何**無相心三摩地**?謂即於 彼諸取蘊滅,思惟寂[諍>靜],心住一緣。…〔中略〕…

何故**此中先說空性,餘處宣說無常故苦,苦故無我,後方說空?**謂**若無無我,無常苦觀終不清淨;要先安住無我之想,從此無間方得無願。**是故經言:「諸無常想,依無我想而得安住,乃至廣說。」 彼於無常,觀無我已,不生希願,唯願無相專求出離,故此無間宣說無相。

<sup>&</sup>lt;sup>173</sup> 印順導師《性空學探源》p.38~p.39:

**在大乘「空相應經」中,緣起即空性,空性即緣起,**空性是真如等異名,不**能解說為「無」**的。這是**依「緣起甚深」而通達「涅槃(寂滅)甚深」了。**<sup>175</sup>

B. 「正知緣起而不著相(無所得)」, 才能成就菩薩大行

在菩薩行中,**無我我所空,正知緣起而不著相,**是極重要的。**沒有「無所得為方便」, 處處取著,怎麼能成就菩薩的大行!** 

### 4. 警結

(1) 三心是修菩薩行所必要,悲心更重要(缺悲心,什麼都與成佛因行無關)

這三者是修菩薩行所必要的,悲心更為重要!如缺乏悲心,什麼法門都與成佛的因行無關的。

**〈曲肱齋叢書〉說到:西藏一位修無上瑜伽的大威德法門,得到了大成就,應該是成佛不遠了吧!** 大威德明王是忿怒相,這位修大威德而得大成就的,流露出凶暴殘酷的神情,見他的都驚慌失措,有的竟被他嚇死了! **這位大成就者原來沒有修慈悲心。可見沒有慈悲心,古德傳來的什麼高明修法,都不屬於成佛因行的。** 

### (2) 三心的修學,切勿高推聖境,要從切近處學習起

菩提心,大悲心,空性見——三者是修菩薩行所必備的,切勿高推聖境,要從切近處學 習起!我曾寫有『菩提心的修習次第』,『慈悲為佛法宗本』,『自利與利他』,『慧學概說』 等短篇。<sup>176</sup>

『般若經』的深義,是容易引起誤解的,所以西元二、三世紀間,代表「初期大乘」的**龍樹論,依『般若經』的一切法空與但名無實,會通了「佛法」的緣起中道,而說「因緣所生[緣起]法,我說即是空(性),亦為是假名,亦是中道義」。…[中略]…** 

空寂與緣起的統一(大乘是世間即涅槃的), 龍樹成立了「中觀」的「性空唯名論」, 可說通於「佛法」而又彰顯「為久學者說」的甚深義。

(4) 印順導師《空之探究》p.8~p.9:

『相應部』說到了這樣的文句(1.019):

「如來所說法,甚深,義甚深,出世間空性相應」。

**佛說的法,為什麼甚深?因為是「出世間空性」相應的。**···〔中略〕···這樣,**甚深法有二:緣起 甚深,涅槃甚深,···**〔中略〕···

 $\cdots$  [中略]  $\cdots$  涅槃甚深,緣起怎樣的與之相應呢?  $^{(1)}$  依緣起的「此有故彼有,此生故彼生」,闡明生死的集起;  $^{(2)}$  依緣起的「此無故彼無,此滅故彼滅」,顯示生死的寂滅——涅槃。

(1) 緣起是有為,是世間,**是空,所以修空(離卻煩惱)以實現涅槃;**(2) 涅槃是無為,**是出世間,也是空——出世間空性。**『雜阿含經』在說這二種甚深時,就說:「說賢聖出世空相應緣起隨順法」(1.022)。「**出世空相應緣起隨順法」**,透露了「空」是依緣起而貫徹於生死與涅槃的。

揭示修學大乘法的綱領,作『學佛三要』,**三要是「信願」、「慈悲」、「智慧」。**以後部分的寫作與講說,可說就是「學佛三要」的分別說明。如<sup>[1]</sup>『信心的修學』,『菩提心的修習次第』,是屬於**「信願」的。**<sup>[2]</sup>『慈悲為佛法宗本』,『自利與利他』,『一般道德與佛化道德』,是屬於**「慈悲」的。**<sup>[3]</sup>『慧學概說』,

<sup>&</sup>lt;sup>175</sup> (1) 參見本節上文所說:「**空性是緣起的空性。**」

<sup>(2)</sup> 參見上文〈七 少壯的人間佛教〉所說:

**<sup>「</sup>緣起與空性的統一」**: 這是**「緣起甚深」與「涅槃甚深」的統一**,是大乘法,尤其是龍樹論的特色。

<sup>(3)</sup> 參見上文〈四 印度佛教嬗變的歷程〉所說:

<sup>176</sup> 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.23:

### (二) 依三心而修行

# 1. 初學的菩薩(十善菩薩):依三心而行十善

(1)總說:依三心而修行,一切都是菩薩行

依三心而修行,一切都是菩薩行。

### (2) 詳述「十善菩薩」行

初修菩薩行的,經說「十善菩薩發大心」。<sup>177</sup>十善是:<sup>[1]</sup>不殺生,不不與取[偷盜],不邪淫(出家的是「不淫」),**這三善是正常合理的身行。**<sup>[2]</sup>不妄語,不兩舌,不惡口,不綺語,**這四善是正常合理的語(言文字)行。**<sup>[3]</sup>不貪,不瞋,不邪見,**這三善是正常合理的意行。**<sup>[A]</sup> 這裏的不貪,是不貪著財利、名聞、權力;<sup>[B]</sup> 不瞋就是慈(悲)心;<sup>[C]</sup> 不邪見是知善惡業報,信三寶功德;知道前途的光明——解脫、成佛,都從自己的修集善行中來,不會迷妄的求神力等救護。

這十善,如依三心而修,就是「十善菩薩」行了。<sup>178</sup>

# (3)初學菩薩行者「應有的認識」

A. 要達成利他,不能不淨化自己(理想要高,實行要從切近處做起)

或者覺得:這是重於私德的,沒有為人類謀幸福的積極態度,這是誤會了!<sup>179</sup>佛法是宗教的,不重視自己身心的淨化,那是自救不了,焉能度人!

經上說:「未能自度先度他,菩薩於此初發心」。<sup>180</sup>怎樣的先度他呢?如有福國利民的抱 負,自己卻沒有學識,或生活糜爛,或一意孤行,他能達成偉大的抱負嗎?所以菩薩發

### 是屬於「智慧」的。

<sup>177</sup>《仁王護國般若波羅蜜多經》卷 1〈菩薩行品 3〉(大正 8,837b13-14):

十善菩薩發大心,長別三界苦輪海,中下品善粟散王,上品十善鐵輪王。

十善菩薩,是初心菩薩,發大悲為主的大菩提心,要成佛度眾生,**依這十種善行去修學,可說人人能學。如說不會做,那一定是自己看輕自己。佛法說:人,要有健全的人格,就得從五戒、十善做起,十善便是人生的正行。** 

<sup>[1]</sup> 如有崇高道德,能行十善,缺少大悲心,還只是世間的聖人,人中的君子。<sup>[2]</sup> 佛法就不同了,**十善正行,是以發大悲心為主的菩提心為引導的,所以即成為從人到成佛的第一步。** 

179 印順導師《佛在人間》〈人間佛教要略〉p.103~p.104:

有的人因誤解而生疑難:行十善,與人天乘有什麼差別?這二者,是大大不同的。這裡所說的人間佛教,是菩薩道,具足正信正見,以慈悲利他為先。學發菩提心的,勝解一切法——身心、自他、依正,都是輾轉的緣起法;了知自他相依,而性相畢竟空。依據即空而有的緣起慧,引起平等普利一切的利他悲願,廣行十善,積集資糧。這與人乘法,著重於偏狹的家庭,為自己的人天福報而修持,是根本不同的。

初學發菩提心的,了知世間是緣起的,一切眾生從無始以來,互為六親眷屬。一切人類,於自己都展轉依存,有恩有德,所以修不殺不盜等十善行。即此人間正行,化成悲智相應的菩薩法門,與自私的人天果報,完全不同。這樣的人間佛教,是大乘道,從人間正行去修集菩薩行的大乘道;所以菩薩法不礙人生正行,而人生正行即是菩薩法門。

以凡夫身來學菩薩行,向於佛道的,不會標榜神奇,也不會矜誇玄妙,而從平實穩健處著手做起。一切佛菩薩,都由此道修學而成,修學這樣的人本大乘法,<sup>(1)</sup>如久修利根,不離此人間正行,自會超證直入。<sup>(2)</sup>如一般初學的,循此修學,保證能不失人身,不礙大乘,這是唯一有利而沒有險曲的大道!

自未得度先度他,是故我禮初發心。

<sup>178</sup> 印順導師《佛在人間》〈從人到成佛之路〉p.140:

<sup>&</sup>lt;sup>180</sup>《大般涅槃經》卷 38〈迦葉菩薩品 12〉(大正 12,590a22):

心,當然以「利他為先」,這是崇高的理想;要達成利他目的,不能不淨化自己身心。 這就是理想要高,而實行要從切近處做起。<sup>181</sup>

### B. 自身進修中, 隨分隨力利他;不斷進修,自身福智漸大,利他力量也越大

菩薩在堅定菩提,長養慈悲心,勝解緣起空性的正見中,**淨化身心,日漸進步。** 

這不是說要自己解脫了,成了大菩薩,成了佛再來利他,**而是在自身的進修中,「隨分隨力」的從事利他,不斷進修,自身的福德、智慧漸大,利他的力量也越大, 這是初學菩薩行者應有的認識。**<sup>182</sup>

#### 2. 人菩薩的利他行

(1)「佛法」與「初期大乘」,予人菩薩行的啟示與依行

A. 啟示

修人菩薩行的人間佛教,「**佛法」與「初期大乘」有良好的啟示。** 

### (A) 普入社會,使人向善、向上,引發菩提心:維摩諾長者(在家大菩薩)

如維摩詰長者,<sup>[1]</sup> **六度**利益眾生外,<sup>[2]</sup> 從事<sup>[A]</sup>「治生」,是從事實業;<sup>[B]</sup>「入治政法」, 是從事政治;<sup>[C]</sup>在「講論處」宣講正法;在「學堂(學校)誘開童蒙」,那是從事教育 了。<sup>[D]</sup>「淫坊」,「酒肆」也去,那是「示欲之過」,「能立其志(不亂)」。<sup>183</sup>

普入社會,使別人向善、向上,引發菩提心,這是一位在家大菩薩的形象。

#### (B) 以自己所作而教人

<sup>181</sup> 印順導師《學佛三要》〈學佛之根本意趣〉p.17~p.19:

關於修行的方法,雖然很多,主要的不外:**「淨心第一」和「利他為上」**。學佛是以佛菩薩為我們理想的目標,主要是要增長**福德和智慧**,但這必需要自己依著佛陀所說的教法去實行。

<sup>[-]</sup> **修行的主要内容,要清淨自心。**因為我們從無始以來,**內心中就被許多貪、瞋、邪見、慢、疑等不良分子所擾亂,有了它們的障礙,我們所作所為皆不能如法合律,使自他得益,所以修行必先淨心。** 淨化內心,並不是擺脫一切外緣,什麼也不做、不想。應該做的還是做,應該想的還是想(觀),不過 要引起善心,做得更合理,想得更合法,有益於自他才對。…〔中略〕…

佛法說:「心淨眾生淨」;「心淨國土淨」,都是啟示學佛者**應從自己淨化起,進而再擴大到國土和其他 眾生。這無論是大乘法和小乘法,都以此「淨心」為學佛的主要內容。** 

[二] 其次講到利他為上:依於自他增上的原則說,個人離開了大眾是無法生存的,要想自己獲得安樂,必須大家先得安樂。…[中略]…所以**小乘行者,專重自利方面,專重自淨其心,自了生死。以大乘說,這是方便行,不是究竟。菩薩重於利他,無論是一切時,一切處,一件事,一句話,都以利他為前提。** 

淨心第一,還通於二乘;利他為上,才是大乘不共的特色,才更合於佛陀的精神。

<sup>182</sup> 印順導師《佛在人間》〈人間佛教要略〉p.111~p.112:

說到大乘道的自利利他,也不一定是艱難廣大的,**隨分隨力的小事,也一樣是二利的實踐,只看你用心如何!**如這塊小園地,…〔中略〕…如地而有空餘的,樹而於人有益的——花可以供人欣賞,枝葉可以乘涼,果可以供人摘了吃;或可以作藥,或可以作建材,那就去栽植他。**但問是否於人有益,不為自己著想,這便是菩薩行了。** 

行菩薩道的,出發於利他,使利他的觀念與行為,逐漸擴大,不局限於個人、一家、一鄉等。

<sup>183</sup>《維摩詰所說經》卷 1〈方便品 2〉(CBETA, T14, no. 475, p. 539, a25-29):

一切治生諧偶,雖獲俗利,不以喜悅;遊諸四衢,饒益眾生;入治政法,救護一切;入講論處,導以大乘;入諸學堂,誘開童蒙;入諸婬舍,示欲之過;入諸酒肆,能立其志。…[下略]…

# a. 善財參訪的善知識:從自己所知所行而引人學菩薩行

**善財童子的參訪善知識,表示了另一意義。善財所參訪的善知識,**<sup>[1]</sup> 初三位是出家的比丘;開示的法門,是(繫)念佛,觀法,處眾[僧],**正確的信解三寶,是修學佛法的前提。**<sup>[2]</sup> 其他的善知識,比丘、比丘尼以外,有語言學者,藝術工作者,建築的數學家,醫師,國王,鬻<sup>184</sup>香師,航海者,法官;

總之,出家菩薩以外,在家菩薩是普入各階層的;也有深入外道,以外道身分而教化外 道入佛法的。善知識(後來又加了一些鬼神)們的誘化方便,都是以自己所知所行來教 人,所以形成了「同願同行」的一群;也就是從不同事業,攝化有關的人,同向於成佛 的大道(我依此而寫有『青年的佛教』)。

#### b. 阿含經的自作教人作

以自己所作而教人的,『阿含經』已這樣說:如修行十善,那就<sup>[1]</sup>「自作」,<sup>[2]</sup>「教他作」, <sup>[3]</sup>「讚歎(他人)作」,<sup>[4]</sup>「見(他人)作(而心生)隨喜」,就是自利利人了。<sup>185</sup>

#### B. 依行

這是弘揚佛法的善巧方便!試想:修學佛法(如十善)的佛弟子,

- 「一」在家庭中能盡到對家庭應盡的義務,使家庭更和諧更美好,能得到家庭成員的好感, 一**定能誘導而成為純正的佛化家庭。**
- [三] 在社會上,不論是田間、商店、工廠……中,都有同一事務的人;如學佛者能成為同事中的優良工作者,知識與能力以外,更重要的是德性,不只為自己,更能關懷他人,有布施、愛語、利行、同事的表現,那一定能引化有緣的同事,歸向佛道的。
- 「三」又如做醫師的,為病人服務,治療身病,心病,更為病人說到身心苦惱根源的煩惱病,根治煩惱病的佛道,**從自己所知所行而引人學菩薩行,正是善財參訪各善知識利他**的最理想的方法! 186

### (2) 現代人間佛教的利他菩薩行

#### A. 總說「慧行與福行」

從「初期大乘」時代到現在,從印度到中國,時地的差距太大。現代的人間佛教,

人間一切正行(種田種菜也不例外),都可以利益眾生,都是菩薩事業,都是攝化道場,都是成佛因行。… [中略]…

菩薩遍及各階層,不一定是暄赫的領導者。隨自己的能力,隨自己的智慧,隨自己的興趣,隨自己的事業,隨自己的環境:真能從悲心出發,但求有利於眾生,有利於佛教,那就無往而不是入世,無往而不是大乘!這所以菩薩人人可學。

如不論在家出家,男眾女眾,大家體佛陀的悲心,從悲願而引發力量:真誠、懇切,但求有利於人。 **我相信:涓滴、洪流、微波、巨浪,終將匯成汪洋法海而莊嚴法界,實現大乘的究極理想於人間。**否則,根本既喪,什麼入世、出世,都只是戲論而已!

<sup>&</sup>lt;sup>184</sup>【鸞(ロヽ)】1.賣。(《漢語大詞典(十二)》p.924)

<sup>&</sup>lt;sup>185</sup>《雜阿含經·1059經》卷 37 (大正 2, 275c8-14):

有四十法成就,如鐵槍鑽空,身壞命終,上生天上。何等為四十?謂<sup>[-][1]</sup>不殺生,<sup>[2]</sup>**教人**不殺,<sup>[3]</sup>口常讚數不殺功德,<sup>[4]</sup>見不殺者心隨散喜;<sup>[--\*]</sup>乃至<sup>[+][1]</sup>自行正見,<sup>[2]</sup>教人令行,<sup>[3]</sup>亦常讚歎正見功德,<sup>[4]</sup>見人行者心隨歡喜,是名四十法成就。如鐵槍鑽空,身壞命終,上生天上。

<sup>186</sup> 印順導師《無諍之辯》〈談入世與佛學〉p.200:

自利利他,當然會有更多的佛事。

利他的菩薩行,不出於慧與福。<sup>[1]</sup>慧行,是使人從理解佛法,得到內心的淨化;<sup>[2]</sup>福行,是使人從事行中得到利益(兩者也互相關涉)。

### B. 別述

### (A) 慧行

以慧行來說,說法以外,如日報、雜誌的編發,佛書的流通,廣播、電視的弘法;佛學院與佛學研究所,佛教大學的創辦;利用寒暑假,而作不同層次(兒童,青年……)的集體進修活動;佛教學術界的聯繫……**重點在介紹佛法,袪除<sup>187</sup>一般對佛法的誤解,使人正確理解,而有利於佛法的深入人心。** 

# (B) 福行

以福行來說,如貧窮、疾病、傷殘、孤老、急難等社會福利事業的推行;家庭、工作不 和協而苦痛,社會不同階層的衝突而混亂,佛弟子應以超然關切的立場,使大家在和諧 歡樂中進步。**凡不違反佛法的,一切都是好事。** 

# C. 結勸: 菩薩發心利他, 要站穩自己的腳跟(以三心行十善為基礎)

**但從事於或慧或福的利他菩薩行**,先應要求自身在佛法中的充實,以三心而行十善為基礎。否則,弘化也好,慈濟也好,<sup>[1]</sup>上也者只是世間的善行,佛法(與世學混淆)的真義越來越稀薄了!<sup>[2]</sup>下也者是「泥菩薩過河」(不見了),引起佛教的不良副作用。

總之, 菩薩發心利他, 要站穩自己的腳跟才得!

# 一0 向正確的目標邁進

### (一) 確定:佛法有「不共一般神教的特性」

人菩薩行——人間佛教的開展,**是適合現代的,但也可能引起副作用。** 

我以為,佛法有不共一般神教的特性,是應該確認肯定的。

#### |(二) 佛法的「寬容特性」引起副作用

#### 1. 疑問

記得二十年前,有人問我:**為什麼泰、錫等(小乘)佛教區,異教徒不容易發展,而大乘佛教徒卻容易改信異教?** 

#### 2. 釋疑

我當時只歎息而無辭以對。**這應該與佛法的寬容特性有關**,

#### (1)釋尊的原始佛法,寬容是有原則

**但釋尊的原始佛法,寬容是有原則的。**如<sup>[1]</sup>**不否認印度的群神,而人間勝過天上,**出家眾是不會禮拜群神的,反而為天神所禮敬;<sup>[2]</sup>「**佛法」是徹底否棄了**占卜,咒術,護摩,祈求——印度神教(也是一般低級)的宗教行儀。

94

#### (2) 大乘佛教的無限寬容性,發展到一切皆方便,終於「天佛不二」

\_

<sup>&</sup>lt;sup>187</sup>【袪(く口)除】除去。(《漢語大詞典(九)》p.47)

大乘佛教的無限寬容性(印度佛教老化的主因),發展到一切都是方便,終於天佛不二。中國佛教的理論,真是圓融深妙極了,但如應用到現實,那會出現怎樣情形?近代太虚大師,是特長於融會貫通的!三十年發起組織「太虛大師學生會」,會員的資格是:返俗的也好,加入異教的也好,「去陝北」的也好。在大師的意境中,「夜叉、羅剎亦有其用處」(『太虛大師年譜』)。<sup>188</sup>後來,學生會沒有進行。會員這樣的雜濫不純,如真的進行組織活動,夜叉、羅剎(如黑社會一樣)會對佛教引起怎樣的負面作用?

**大乘佛教的寬容性,**在有利於大乘流通的要求下,種種「方便」漸漸融攝進來,**終於到達「天佛一如」的境界。** 

# 3. 評

(1) 不反對、不能沒方便;但方便有時空適應性,應有「正直捨方便」精神

我不反對方便,方便是不可能沒有的,但方便有時空的適應性,也應有初期大乘「正直 捨方便」的精神。

如虚大師在『我怎樣判攝一切佛法』中說:「**到了這時候,……依天乘行果(天國土的** 淨土,天色身的密宗),是要被謗為迷信神權的,不惟不是方便,而反成為障礙了」! <sup>189</sup>

大師指導發起「太虛大師學生會」,集籌備員法尊等面致訓詞,福善、周觀仁記:

…〔中略〕…

『在我的意境上,向來是以全國乃至世界人類佛教為對象,攝受的人非常廣泛;覺得無論什麼人,都有他的用處的。……如有些學生還了俗,甚或跑到異教中去,只要對我或對佛教的信仰,沒有完全破壞,也可借他將佛教輸送到異教裏去,達到佛教細胞深入社會各階層之最高目標。所以,只要能有集中的信仰精神攝持力,不管親疏近遠,在有秩序的系統組織下,以整個世界人類和佛教為對象,方能人盡其才,才盡其用。好將此意,從組織學生會而貫達到我的各個學生』!

當時所說之會員資格,返俗者與入異教者而外,更有「去陝北者」一項。時國共關係日見惡化,乃囑福善刪去。**蓋以大師之意境,即夜叉羅剎亦有其用處。**學生會組織,大師約學約行而分別為核心、幹部等層次。惟以戰亂影響,進行又復中止。

<sup>189</sup> (1) 印順導師《華雨集第五冊》p.273:

我在『說一切有部為主的論書與論師之研究』序說:「佛的說法、立制(包含修持方法),並不等於佛的正覺,而有因時因地的適應性。**在適應中,自有向於正覺,隨順正覺,越入正覺的可能性,這所以名為方便」。**<sup>(1)</sup>適應時地的方便,能引導人或淺或深的趣入佛法,予佛法以相當有力的發展。 <sup>(2)</sup> 但方便到底是方便,尤其是特殊方便,等到時地轉移了,過去的妙方便,可能成為不合時宜的阻力。

所以從現代弘法來說,我繼承太虛大師的思想,對於「天菩薩」(以佛菩薩示現夜叉等為主尊的) 佛法,不敢苟同。

(2) 印順導師《印度佛教思想史》p.a7:

**我對印度佛教的論究,想理解佛法的實義與方便,而縮短佛法與現實佛教間的距離。**[1] 方便,是不能沒有的;方便適應,才能有利於佛法的弘布。<sup>[2]</sup> **然方便過時而不再適應的,應有「正直捨方便」的精神,闡揚佛法真義,應用有利人間,淨化人間的方便。** 

希望誠信佛法的讀者,從印度佛教思想的流變中,能時時回顧,不忘正法,為正法而懷念人間的佛陀!

(3) 印順導師《佛法概論》p.a2:

大乘的應運而盛行,雖帶來新的方便適應,「更以異方便,助顯第一義」;但大乘的真精神,是能「正直捨方便,但說無上道」的,確有他獨到的長處!佛法的流行人間,不能沒有方便適應,但不能刻舟求劍而停滯於古代的。…[中略]…這在古代的印度,確乎是大方便,但在時異境遷的今日,

<sup>&</sup>lt;sup>188</sup> 印順導師《太虛大師年譜》p.484~p.486:

### (2)「人間佛教」似漸興,但應機方便的多,契理的少,本質還是「天佛一如」

虚大師長於圓融,而能放下方便,突顯適應現代的「人生佛教」,可說是希有希有!但 對讀者,大師心目中的「人生佛教」,總不免為圓融所累!<sup>190</sup>

現在的臺灣,「人生佛教」,「人間佛教」,「人乘佛教」,似乎漸漸興起來,但適應時代方便的多,契合佛法如實的少,本質上還是「天佛一如」。「人間」、「人生」,「人乘」的宣揚者,不也有人提倡「顯密圓融」嗎?

如對佛法沒有見地,以搞活動為目的,那是庸俗化而已,這裏不必多說。

重要的,<sup>[1]</sup>有的以為「佛法」是解脫道,道德意識等於還在萌芽;道德意識是菩薩道, 又覺得與解脫心不能合一,**這是漠視般若與大悲相應的經說。**<sup>[2]</sup>有不用佛教術語來宏揚 佛法的構想,**這一發展的傾向,似乎有一定思想,而表現出來,卻又是一切神道教都是 無礙的共存,還是無所不可的圓融者。**<sup>[3]</sup>有的**提倡「人間佛教」,而對佛法與異教(佛 與神),表現出寬容而可以相通的態度。** 

今日的中國,多少無上妙方便,已失卻方便大用,反而變為佛法的障礙物了! 所以弘通佛法,不應為舊有的方便所拘蔽,應使佛法從新的適應中開展,這才能使佛光普照這現

190 (1) 印順導師《無諍之辯》〈談入世與佛學〉p.220~p.224:

真正的「學理革命」,就是即人成佛的人生佛學。人生佛學,不是世俗化,不是人天乘,不是 辦辦文化慈善,搞搞政治(並非不可辦,不能搞),而是有最深徹之意義的。…〔中略〕…

… 「中略 ] …

代的黑暗人間。…〔下略〕…

大師的學理革命,在適應環境中,不是條理嚴密,立破精嚴,以除舊更新。是融攝一切固有,平等尊重;而從這中間,透出自己所要極力提倡的,方便引導,以希望潛移默化的。**但融舊的成分太多,掩蓋了創新——大師所說的「真正佛學」,反而變得模糊了。**多數人不見他的佛學根源,以為適應潮流而已,世俗化而已。

[1] 我覺得,大師過於融貫了,以致「真正佛學」的真意義,不能明確的呈現於學者之前。[2] 我又 覺得,大師的佛學,是真正的中國佛學。

…〔中略〕…但不是「兩腳書櫥」式的通家,而是從其經驗及修學中,憑其卓越的天分,而有驚天動地的思想革新者。**如上所述的學理革命,在印度,在中國,在佛教世界的每一角落,曾有這樣「不世出的思想家」嗎?**為了從事實際的整僧、護教,為了維持與調和而多多融買,使他在佛教中的真正價值,被人誤解。人生佛教,難道只是順應潮流嗎?

(2) 印順導師《無諍之辯》〈談入世與佛學〉p.189~p.190:

大師深入於中國的傳統佛教——圓頓大乘,…〔中略〕…(十七年)講《人生佛學》時說:「大乘有圓漸圓頓之別,今以適應重徵驗,重秩序,重證據之現代科學化故,當以圓漸之大乘法為中心」。(十七年)講《佛陀學綱》,說學佛的「辦法」,是「進化主義——由人生而成佛」。

大師的思想,孕育於中國傳統——圓頓大教,而藉現實環境的啟發,知道神學式的,玄學式的理論與辦法,已不大能適應了。憑其卓越的領悟力,直探大乘的真意義,宣揚由人生而成佛的菩薩行。在實行的意義上,實與大乘的本義相近。…〔中略〕…大師那有不知參禪、念佛,是至圓、至頓、至簡、至易的究竟大乘呢!問題在:入世、利他、無所不施——這些問題,在凡夫面前,即使理上通得過,事上總是過不去。

(3) 印順導師《永光集》p.253~p.254:

中國佛教的衰落, 虚大師在「人」上著想; **雖說「學理(法)革命」, 而革新的只是適應時機的方便。** 

我當然也知道「人」的低落與墨守成規,**但從史的探求中,**「確認佛法的衰落,與演化中的神(天)化,(庸)俗化有關」(《遊心法海六十年》五四頁)**佛教的衰落,從印度到中國,不只是「人」的低落,而也是「法」的神化、俗化。** 

一般的發展傾向,近於印度晚期佛教的「天佛一如」,中國晚期佛教「三教同源」的現代化。<sup>191</sup>

### 4. 警:有引起「印度佛教末後一著(為神教侵蝕而消滅)」的隱憂

為達成個己的意願,或許是可能成功的,

但對佛法的純正化、現代化,不一定有前途,反而有引起印度佛教末後一著(為神教侵 蝕而消滅)的隱憂。

### 5. 結:人菩薩行,要「認清不共世間的特性,而適應今時今地今人」

**真正的人菩薩行,要認清佛法不共世間的特性,而「適應今時今地今人的實際需要」,**如虛大師的『從巴利語系佛教說到今菩薩行』(以錫蘭等佛教為小乘,虛大師還是承習傳統,現在應作進一步的探求)<sup>192</sup>所說。

修學佛法的第一課,即是皈依三寶,**皈依了三寶,就不許更皈依邪惡鬼神,及其他各種宗教,因為信仰是專一的。**所以說**要盡形壽的皈依,信心才有著實的歸宿。**否則見這也皈依,見那也皈依,**信心泛亂而分散,等於沒有信仰。真正皈依三寶,必須記著!如有人說什麼三教同源,五教同源,即是外道邪說,切不可信!** 

或有人說:信了佛不能連財神爺都不要。須知**佛法是豐富的寶藏**,求財求壽求男女,佛教中樣樣現成,都能滿足眾生的心願;何必供養非佛教的財神?

信佛而不皈依魔外,為皈依三寶最根本的原則。

# 192 參見:

(1) 上文〈八 解脫道與慈悲心行〉中所說:

「人間佛教」是重於人菩薩行的,但對「立本於根本佛教之淳樸」,或者會覺得離奇的。一般稱根本佛教為小乘,想像為(出家的)隱遁獨善,缺少慈悲心的,怎麽能作為「人間佛教」——人菩薩行的根本?不知佛法本來無所謂大小,大乘與小乘,是在佛教發展中形成的;「小乘」是指責對方的名詞。…[中略]…

[-] 出家人一方面自己修行,一方面「遊化人間」(除雨季),每天與一般人相見,隨緣以佛法化導他們。…[中略]…所以**出家弟子眾,是以慈和嚴肅、樸質清淨的形象,經常的出現於人間,負起啟發、激勵人心,向上向解脫的義務,稱為「法施」(依現代說,是廣義的社會教育)。** 

<sup>[2]</sup>在家弟子也要有正見,正行,也有為人說法的,如質多長者。**在家眾多修財物的施予,**<sup>[1]</sup>有**悲** 田,那是**慈濟事業;**<sup>[2]</sup>有**敬**田,如供養父母、尊長、三寶;<sup>[3]</sup>有「種植園果故,林樹蔭清涼(這是印度炎熱的好地方),橋船以濟度,造作福德舍,穿井供渴乏,客舍供行旅」的,那是**公共福利事業了。**…〔中略〕…

人間佛教的人菩薩行,以釋尊時代的佛法為本,在以原始佛教為小乘的一般人,也許會覺得離奇的。**然佛法的究竟理想是解脫,而解脫心與利他的心行,是並不相礙的。**雖受時代的局限,不能充分表達佛的本懷,**但決不能說只論解脫,而沒有慈悲利他的。**舉例說:…〔中略〕…**解脫的心行,決不是沒有慈悲心行的。** 

釋尊滅後,佛教在發展中,有的被稱為小乘,雖是大乘行者故意的貶抑,有些也確乎遠離了佛法的本意。… [下略] …

- (2) 印順導師《華雨集第四冊》〈法海探珍〉p.110~p.111: 虚大師南洋訪問回來,說錫蘭教理是小乘,行為是大乘;中國理論是大乘,行為是小乘。 我看:<sup>(1)</sup>南方佛教較有實際利人的行為,這是**初期佛教的本色。**<sup>(2)</sup>現階段的中國佛教,不但理論是後期的大乘,唯心的、他力的、速成的行踐,也都是**後期佛教的本色。**
- (3) 印順導師《學佛三要》〈自利與利他〉p.148~p.149: 抗戰期中,虛大師從南洋訪問回來說:南方的教理是小乘,行為是大乘;中國的教理是大乘, 行為是小乘。**其實**,

<sup>&</sup>lt;sup>191</sup> 印順導師 **〈藥師經講記〉**p.141~p.142:

### (三) 成佛的時間

#### 1. 成佛的久速異說,乃「隨機的方便」

以成佛為理想,修慈悲利他的菩薩道,到底要經歷多少時間才能成佛,這是一般所要論到的問題。

<sup>[1][A]</sup> 或說三大阿僧祇劫,或說四大阿僧祇劫,或說七大阿僧祇劫,<sup>[B]</sup> 或說無量阿僧祇劫;<sup>[2]</sup> 或說一生取辦,即生成佛等,可說眾說紛紜,莫衷一是。

**人心是矛盾的,**[1] 說容易成佛,會覺得佛菩薩的不夠偉大;[2] 如說久劫修成呢,又覺得太難,不敢發心修學,**所以經中要說些隨機的方便。** 

# 2. 真正發大心的菩薩,從發心以來皆不計較這些

- [一] 其實菩薩真正發大心的,是不會計較這些的,**只知道理想要崇高,行踐要從平實處做起。「隨分隨力」,盡力而行。**
- <sup>[二]</sup>修行漸深漸廣,那就**在「因果必然」的深信中,只知耕耘,不問收穫,功到自然成就的。**
- [三] 如悲願深而得無生忍, 那就**體悟不落時空數量的涅槃甚深, 還說什麼久成、速成呢?** 
  - 3. 龍樹呵責「以限量心論菩薩道」,而後期大乘又覺太久而有「速疾成佛」說
- [一] 印度佛教早期的論師,以有限量心論菩薩道,所以為龍樹所呵責;「佛言無量阿僧祇劫作功德,欲度眾生,何以故言三阿僧祇劫?三阿僧祇劫有量有限」(『大智度論』卷四)!
- 〔三〕「大乘佛法」後期,又都覺得太久了,所以有速疾成佛說。

#### 4. 虚大師在佛法中的意趣,可說是人菩薩行的最佳指南

### ※導師責:想即生成佛,急到連菩薩行也不要了,真是顛倒

太虛大師曾提出『本人在佛法中之意趣』,說到:「甲、非研究佛書之學者」,「乙、不為 專承一宗之徒裔」,「丙、**無求即時成佛之貪心**」,「丁、為學菩薩發心而修學者。……**願** 以凡夫之身,學菩薩發心修行,即是本人意趣之所在」(『優婆塞戒經講錄』)。

- [一] 南方的佛教,雖是聲聞三藏,由於失去了真正的聲聞精神,幾乎沒有厭離心切,專修禪慧而趨解脫的。缺乏了急求證悟的心情,所以反能重視世間的教化,做些慈善文化事業。
- [二]而中國呢,不但教理是大乘的最大乘,頓超直入的修持,也是大乘的最大乘。稱為大乘的最大乘,實是大乘佛教而復活了聲聞的精神——急求已利,急求證入。失去了悲濟為先的大乘真精神,大乘救世的實行,只能寄託於唯心的玄理了!
- (4) 印順導師《佛在人間》〈人間佛教要略 > p.114~p.115:
  - [一] 中國雖素稱大乘教區,而行持卻傾向於小乘,**急急的了生死,求禪悟**(虛大師稱之為:思想是大乘,行為是小乘)**,結果青年與佛教,愈隔愈遠。**
  - [二] 反之,錫蘭、暹羅、緬甸等佛教國,雖說是小乘教,**而青年人都學習佛法。他們並不開始就學了生死,而是歸依三寶,深信因果,增進向上,主要是修學不礙出世的人乘。**
- (5) 印順導師《華雨集第五冊》〈南傳大藏的中國佛教的重要〉p.90~p.91: 佛法本來是一味的,因根機、傳承等而有不同的開展。我國以「大乘佛法」為主,一向以巴利語 三藏等「佛法」為小乘。然深一層探究,<sup>(1)</sup> 大乘甚深義,本於「雜阿含」——「相應部」等四部 阿含;<sup>(2)</sup> 而十方世界有佛,菩薩波羅蜜多廣大行,是從「小部」——「雜藏」中來的。我國佛教 界,應依巴利語三藏的華譯本,探求「佛法」與「大乘佛法」的通道,互相尊重,現在佛教已進 入世界性的時代了!

想即生成佛,急到連菩薩行也不要了,真是顛倒!虚大師在佛法中的意趣,可說是人間佛教,人菩薩行的最佳指南!<sup>193</sup>

### (四) 勸勉:不忍「聖教衰、眾生苦」,依菩薩正常道而坦然直進

#### 1. 人間佛教的人菩薩行,是「契機」,也是「純正的菩薩正常道(契理)」

人間佛教的人菩薩行<sup>,[1]</sup>不但是契機的<sup>,[2]</sup>也是純正的菩薩正常道。下面引一段舊作的『自利與利他』;「不忍聖教衰,不忍眾生苦」的大心佛弟子,依菩薩正常道而坦然 **直進吧!** 194

### 2. 引舊作以明「不住生死、不住涅槃,修菩薩行成佛的大方便」

### (1) 長在生死利生,除「堅信願、養慈悲」,主要是「勝解空性」

「要長在生死中修菩薩行,自然<sup>[1]</sup>要在生死中學習,<sup>[2]</sup>要有一套長在生死而能 普利眾生的本領。……菩薩這套長在生死而能廣利眾生的本領,除堅定信願(菩 提心),長養慈悲而外,主要的是勝解空性。

#### (2)特論「勝解空性的大用」

### A. 正見增上不墮惡趣

**觀一切法如幻如化,了無自性,得二諦無礙的正見,是最主要的一著。**所以(『雜阿含』)經上說:「若有於世間,正見增上者,雖歷百千生,終不墮地獄」。<sup>195</sup>

### B. 了達「生死與涅槃如幻如化」,在三心相應的利他中,一天天向上

**惟有了達得生死與涅槃,都是如幻如化的,這才能**……,在生死中浮沉,因信願 (菩提心), 慈悲, **特別是空勝解力**,

[一] 能逐漸的調伏煩惱,能做到[1] 煩惱雖小小現起而不會闖大亂子。[2] 不斷煩惱 (瞋,忿,恨,惱,嫉,害等,與慈悲相違反的,一定要伏除不起),也不致作 出重大惡業。

「大型說空法,為離諸見故」(11.029)。為離情執而勝解一切法空不可得,不是否定一切善惡邪正;善行、正行,是與第一義空相順而能越入的。即使微悟無生的菩薩,也修度化眾生,莊嚴佛土的善行, 決不如中國所傳的野狐禪,「大修行人不落因果」。龍樹「性空唯名」的正確解行,是學佛者良好的指南(11.030)!

我選擇了佛教,為我苦難中的安慰,黑暗時的明燈。可惜我的根性太鈍,**讚仰菩薩常道**,不曾能 急於求證。**然而從此以來,我過著平淡安定的生活,不知別的,只是照著我所選擇的,坦然直進。**民 國十七年,母親去世了。十八年,父親又去世。該是我出家的因緣熟了!於家庭再沒有什麼顧戀,十 九年夏天,發心出離了家。**讓我的身心,融化於三寶之中,為這樣最高的宗教而努力。** 

正見,是正確的見解,**見與知識不同,見是從推論而來的堅定主張,所以正見是『擇善而固執之』的。**學佛要有正見,如開始旅行,要對旅途先有一番正確的了解,而確信這是到達目的地的正路。**正確的認識,不一定成為正見。**如現在聽說地球繞日而轉,可說是知識;但伽利略為了這一知識,不惜為基督教所迫害,囚禁,這才是見。

所以,**要將正確的知識,時時修習,養成堅定的正見。**正見,有世間正見,出世間正見。五乘共法中,還只是世間的。正**見雖只是堅定不移的見地,但力量極強,如經上說:「假使有世間,正見增上者,雖復百千生,終不覽惡趣」(3.001)。** 

<sup>193</sup> 另參見印順導師《印度佛教思想史》p.134:

<sup>194</sup> 印順導師《我之宗教觀》〈我怎樣選擇了佛教〉p.306:

<sup>195</sup> 印順導師《成佛之道(增註本)》p.64~p.65:

[三] 時時以眾生的苦痛為苦痛,眾生的利樂為利樂;我見一天天的薄劣,慈悲一 天天的深厚,怕什麼隨落!惟有專為自己打算的,才隨時有隨落的憂慮。

C. 發願在生死中,「常見佛、常聞法、世世常行菩薩道(夙習三多)」 發願在生死中,<sup>[1]</sup> 常得見佛,<sup>[2]</sup> 常得聞法,<sup>[3]</sup> 世世常行菩薩道,<sup>196</sup> 這是初期大乘的共義,也是中觀與瑜伽的共義。

此人所以能信解悟入甚深法門,因為**在過去生中,已於無量千萬佛所,積集深厚的善根了!** 過去生中,<sup>(1)</sup> 多見佛,<sup>(2)</sup> 多聽法,<sup>(3)</sup> 常持戒,常修福,種得廣大的善根,這才今生能一聞大法, 就淨信無疑,或一聞即悟得不壞淨信。

在同一法會聽法,有的聽了即深嘗法味,有的聽了是無動於衷;有的鑽研教義,觸處貫通,有的苦下功夫,還是一無所得;**這無非由於過去生中多聞熏習,或不曾聞熏,也即是善根的厚薄。要知道:佛法以因果為本,凡能戒正、見正、具福、具慧,能信解此甚深法門,決非偶然,而實由於「夙習三多」。所以,佛法不可不學,不學,將終久無分了!** 

(2) 印順導師《般若經講記》p.86:

後五百歲的眾生,信解受持這《金剛般若經》,為什麼第一希有?因為,這人已沒有我等四相的取執了。這可見不問時代的正法、像法,不問地點的中國、邊地,**能否信解般若,全在眾生自己,**<sup>(1)</sup> 是否已 <sup>(A)</sup> 多見佛, <sup>(B)</sup> 多聞法, <sup>(C)</sup> 多種善根 , <sup>(2)</sup> 是否能離四相而定。… [下略] …

(3) 印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》p.946:

**菩薩有深智慧,才能不著生死,修行利他大業,圓成佛道。般若的甚深悟人,使波羅蜜的菩薩行,進入一新的領域。**「般若波羅蜜法門」,從「原始般若」以來,以般若攝導六度(萬行),趣向一切智海。「**般若」是著重現實人生(及天趣一分)的向上進修,以「不退轉」為重點。** 

在「中品般若」的「後分」——「方便道」中:得不退的菩薩,遊十方佛土, $^{(1)}$  自利為 $^{(A)}$  多見佛, $^{(B)}$  多聞法, $^{(C)}$  多種善根; $^{(2)}$  利他為嚴淨佛土,成熟眾生,但『般若經』到底是以菩薩般若行為主的。

- ◎另參印順導師《成佛之道・五乘共法(增註本)》p.98~p.100:
- (1) 求人而得人,修天不生天。(2) 勤修三福行,(3) 願生佛陀前。

依上來所說,知道應該努力行善,求得人天樂果。<sup>[1]</sup> 但在人乘天乘中,修學那一乘更好呢?<sup>[2]</sup> 什麼才是報生人天的善業呢?<sup>[3]</sup> 怎樣才能不為人天福報所拘,或因作惡而墮落呢?本頌,就是解答這三個問題。

- 一、人乘與天乘,都是善報。依福報來說,天報比人報要勝妙得多。所以應該修人乘法,最好能修天乘法。可是,如上面所說,**人有三事,比諸天還強;佛出人間;諸天命終,也以人間為樂土:在這適宜於修學佛法的立場,人間比天上好,人乘法也就比天乘法更可貴!我們以人身來學佛,切不可羨慕天國的福樂,應該修學人乘正法。**為了「求」得「人」身,「而」修行人乘正法,當然依業受報,「得」到了可貴的「人」身。至於天乘法,不是完全不可修,但要不是為了生天,並且不願生天,這樣的「修」行「天」法,由於願力,「不」致隨業力而報「生天」上。**願力是不可思議的!不過,高深的天法(禪定),還是不修為妙。恐怕願力不敵業力,為業力所牽而上生天國,這就落於八難之中,成為學佛的大障礙了。**
- 二、要修集人乘天乘的善業,才能得生人生天的樂果。**生人生天的正業,佛說為『三福業』,就是布施,持戒,修定。**所以唯有「勤修三福」業「行」,才能得人天樂報。…〔中略〕…
- 三、**修集人天善法,怎麼能不為人天福報所拘,或者因作惡而墮落呢?這只要發「願」求「生」人間,逢「佛陀」出世,能在佛「前」聞法修行就得了。**如能生逢佛世,見佛聞法,就與佛有緣,與法有緣,與無量學佛法的師長道友有緣。不但熏集佛法善根,而且能廣結法緣。這樣,來生生在人間,當然會蒙師友的引導啟發,歸向三寶,見佛聞法修行,又與佛法及無量學佛法的法侶有緣。**這樣的展轉增上,功德增長,不會因作惡而失卻人身(人身而墮落,大多是不曾歸依修學佛法)。而且善根增長,法器成熟,自然會由此而進入出世大乘法,為佛道作階梯了。**

所以凡未能發出離心,發菩提心的學眾,應勵行人乘正法,日日發願:『惟願三寶慈悲攝受!願得生生世世,見佛聞法』。發此見佛聞法的正願,修人乘的正行,保證會不失人身,由此而進入佛道。

<sup>&</sup>lt;sup>196</sup> (1) 印順導師《般若經講記》p.48:

### D. 大乘經明一切法空,即是「不住生死、不住涅槃,修菩薩行成佛的大方便」

[一] 釋尊在(『中阿含』) 經中說:「阿難!我多行空」。『瑜伽師地論』解說為:「世尊於昔修習菩薩行位,多修空住,故能速證阿耨多羅三藐三菩提」。……

[三]大乘經的多明一切法空,即是不住生死,不住涅槃,修菩薩行成佛的大方便」! 197

[一][1] 大乘理論的特點,是「世間不異出世間」;「生死即涅槃」;「色(受想行識)不異空,空不異色」。從一切法本性空寂的深觀來看一切,於是乎世間與出世間的對立被銷融了:可以依世間而向出世,出世(解脫)了也不離世間。[2]從理論而表顯於修行,以佛菩薩所行為軌範,布施被看作首要的道品(六度之首);慈悲為菩薩道的必備內容,沒有慈悲,就不成其為菩薩了。

[2] 如果我所理解的,與實際不太遠的話,那麼**大乘入世佛教的開展,**[1] **空」為最根本的原理,**[2] **悲是最根本的動機。**中觀也好,瑜伽也好,印度論師所表彰的大乘,解說雖多少不同,而原則一致。

[三](1)從「空」來說,如《瑜伽·真實義品》所說:「空勝解」(對於空的正確而深刻的理解)是菩薩向佛道的要行。生死性空,涅槃性空,在空性平等的基點上(無住涅槃),才能深知生死是無常是苦,而不急急的厭離他;涅槃是常是樂,是最理想的,卻不急急的趣人他。把生死涅槃看實在了,不能不厭生死,不能不急求涅槃。急急的厭生死,求涅槃,那就不期而然的,要落入小乘行徑了!在「空勝解」中,法法平等,法法緣起——身心、自他、依正都是相依相待的存在。於是悲心內發,不忍眾生苦,不忍聖教衰而行菩薩道。在菩薩道中,慈悲益物不是無用,反而是完成佛道的心髓。為眾生而學,為眾生而證。一切福慧功德,回向法界,回向眾生。一切不屬於自己,以眾生的利益為利益。沒有慈悲,就沒有菩薩,沒有佛道,而達於「佛心者,大慈悲是」的結論。
[2]本於這種理論而見之於實行,主要的如《般若經》所說,時時警策自己:「今是學時,非是證時。」因為從無我而來的空慧,如沒有悲願功德,急求修證,儘管自以為菩薩,自以為佛,也不免如折翅(有空慧的證悟,沒有悲願的助成)的鳥,落地而死(對大乘說,小乘是死了)。所以菩薩發心,以空勝解成大慧,以福德成大悲。一定要悲願深傲骨髓,然後證空而不會墮落小乘。
[四]總之,大乘的入世的佛法,最初所表達的要點是:[1]不異世間而出世,[2]慈悲為成佛的主行,不求急證,由此而圓成的才是真解脫。

(2) 印順導師《華雨集第四冊》〈法海探珍〉p.103~p.106:

[一] 在複雜根性與不同的行踐中,可以分為三大類:據龍樹菩薩說:

一、一分鈍根的菩薩,最初觀察五蘊生滅無常不淨,要久而久之,才能觀察一切法性空;這是「從無常入空……」的。這一類大乘學者,經上說它「無數無量發菩薩心,難得若一若二住不退者」。 我們要知道:大乘菩薩,要修行六度、四攝去利他的;像這樣充滿了厭離世間,生死可痛的心情, 焉能克服難關,完成入世度生的目的?這樣的學者,百分之百是退墮凡小的。

二、一分中根菩薩,最初發心,就觀察一切法空不生不滅,這是中期大乘依人乘而趣入佛乘的正機,是「從空入無生… …」的。唯有理解一切性空,才能不厭世間,不戀世間;才能不著涅槃,卻向涅槃前進。這樣的大乘行者,「與菩提心相應,大悲為上首,無所得為方便」,去實行菩薩的六度、四攝行。它一面培養悲心,去實行布施、持戒、慈忍等利他事業;一面理解性空的真理,在內心中去體驗。這需要同時推進,因為悲智不足去專修禪定就要被定力所拘;不厚厚的培植布施、持戒、慈忍的根基,一心想證空,這是邪空;如果智勝於悲,就有退墮小乘的危險。所以在悲心沒有深切,悲事沒有積集,它不求證悟;「遍學一切法門」,隨分隨力去利人。它時常警告自己:「今是學時,非是證時」。

三、一類利根的菩薩,它飛快的得無生忍,也有即身成佛的。龍樹沒有談到從何下手,或者是從 涅槃無生入佛道的。

[三] 這根性的不同,性空論者的見解,既不是無始法爾生成的,也不像一分拙劣的學者,把鈍根、利根看為初學與久學。根性的不同,在它「最初發心」以前,有沒有積集福智資糧;成佛要度眾生,要福德智慧,這不是可以僥倖的。[1] 鈍根者(現在盲目的學者,稱為利根),幾乎從來沒有積集功德(悲事),忽略利他而急求自證的習氣異常強。因種過少分智慧,偶然的見佛發菩提心,但

 $<sup>^{197}</sup>$  (1) 印順導師《無諍之辯》〈談入世與佛學〉 $p.183\sim p.185$ :

厭離的劣慧,使它立刻失敗。這與絲毫無備,倉卒應戰與優勢的敵軍硬碰,結果是全軍覆沒一樣。 <sup>[2]</sup> 那中根者,多少積集智慧功德;發心以後,它理解事實,採取任重致遠的中道之行,不敢急求 自證。悲心一天天的深切,功德也漸廣大,智慧也同時深入,坦然直進,完成最高的目的。這像 沒有充分的準備,而事實上不得不應戰,那必須採用消耗戰,爭取時間,穩紮穩打,殲滅敵人一樣。 <sup>[3]</sup> 那利根的,在未曾發心以前,雖沒有機緣見佛聞法,卻能處處行利他行,為人群謀幸福。 福德廣大了,煩惱也就被部分的折伏。因為入世利他,所以會遇見善友扶助,不致墮落。在世俗學術的研究中,也推論出接近佛法的見地。這樣的無量世來利他忘己,一旦見佛聞法發菩提心,自然直入無生,完成圓滿正覺了。這像充分預備,計劃嚴密,實行閃電戰一樣。

總之,根機的利鈍,全在未發心以前的有沒有準備,與正法的淺深無關。醍醐、毒藥,並不是一定的。雖有這三類,<sup>[1]</sup> 鈍根與小乘學者所說的相同,容易墮落。<sup>[2]</sup> 後一類,希有希有,所以無著世親他們,也就不去說它。<sup>[3]</sup> 要學大乘行,自利利他,那唯有採取積集悲智,學而不證的正軌。(前機急求自證失敗,後機自然的立刻證悟,不是勉強得來)

或者認為非迫切的厭離(無常苦)自己的生死,它絕不能認識他人的苦痛,發大悲心去利人。他們的意見,非「從無常門入」不可,這是非常錯誤的。他如果願意一讀「諸法無行經」,就知道行徑的各別了。「從空而入」的依人乘而進趣佛乘,不是貪戀世間,在性空的正見中,才能觀生死無常而不致退失呀!

(3) 印順導師《無諍之辯》〈談入世與佛學 > p.193 ~ p.194:

聲聞法中,先歸依三寶,歸依就是信願。在大乘中,大乘歸依就是發菩提心,也就是大乘信願。這是大乘的先決條件,所以說:「信為道源功德母」。

歸依不僅是形式,不只是信佛教,而是從世間心行中,以三寶威德為增上緣,從自己身心中,引發一種迴邪向正,迴迷向悟,迴繫縛向解脫,迴自我而向法界眾生——超越世間常行的力量。這是虔誠的、懇切的、熱烈的,歸向於無限光明而心安理得的。**由此而成潛在的善根,名大乘菩提種子。** 

**有了菩提心種,那就怎麽也終於要成佛的,暫時忘卻而菩提心不失的,即使墮落,也是受苦輕微而迅即出離的。這就是大乘法中,極力讚揚菩提心的理由了!**有了這,世間一切正行,從來都不障出世。這樣的世法,是順向佛道的;有超越出世的傾向,而不離世間的,這就是大乘的入世。

當然,如執一切為實有,在進行中會困難重重,可能會暫時忘失而退墮小乘,也可能墮落。這所以大乘的悲厲,一定要與大乘的空勝解相結合,才能更穩當的向前邁進!

不過,即使是墮落了,菩提心種的內熏力,一定要歸向佛道的。即使是退入小乘,也還是要回心向大的!

(4) 印順導師《學佛三要》〈學佛三要〉p.67:

**孕育於悲願中而成長的空慧,不是沈空滯寂,是善巧的大方便。**有了這,才**能成就慈悲行,才能成就無上菩提果。** 

(5) 印順導師《性空學探源》p.11:

悲願較切的聖者們,**依於空,不但消極的自己解脫,還注重弘法利人;空、無我,正可以增長其同情眾生痛苦的大悲心,加強其入世的力量。** 

(6) 印順導師《佛在人間》〈從依機設教來說明人間佛教〉p.66~p.67:

(1) 大乘菩薩是入世的,入世即不能不廣行布施。(2) 又因為菩薩是不忘出世的,所以也重視智慧。 以智慧來攝導善行,以布施等來助成智慧出世。菩薩是這樣的出世而入世,入世而又出世的…〔中 略〕…

**慈悲與方便,是大乘菩薩的特質。**菩薩度生,以此二為工具。無論在任何時代,任何環境,菩薩 道必以此為要務。<sup>[1]</sup> 大**悲是通過智慧的悲心,**與仁愛等相近而不同。<sup>[2]</sup> 方便是為了適應,**從慈悲 而引出的智慧妙用,即善巧化度的方便。** 

(7) 印順導師《學佛三要》〈慧學概說〉p.163~p.164:

二、悲智交融: (1) 聲聞者的偏真智慧,不能完全契合佛教真義,即因偏重理性的體驗生活,慈悲心不夠,所以在證得究竟解脫之後,就難以發大願,廣度眾生,實現無邊功德事了。(2) 菩薩的智慧,才是真般若,因為菩薩在徹底證悟法性時,即具有深切的憐愍心,廣大的悲願行。慈悲越廣大,智慧越深入;智慧越深入,慈悲越廣大,真正的智慧,是悲智交融的。

大乘經說:悲心悲行不足,而急求證智,大多墮入小乘深坑,失掉大乘悲智合一的般若本義,障

# (五) 導師「再度表明自己」

### 末了,我再度表明自己:

#### 1. 繼承虛大師(非「鬼化」的人生佛教), 進一步(非「天化」)給以理論的證明

我對佛法作多方面的探求,寫了一些,也講了一些,但

我不是宗派徒裔,也不是論師。我不希望博學多聞成一佛學者;也不想開一佛法百貨公司,你要什麼,我就給你什麼(這是大菩薩模樣)。<sup>198</sup>

礙佛道的進修。

<sup>198</sup>(1) 印順導師《華雨集第五冊》〈遊心法海六十年〉p.50:

[1] 有人說我是三論宗,是空宗,而不知**我只是佛弟子**,是不屬於任何宗派的。<sup>[2]</sup> 有人稱我為論師, 論師有完整而嚴密的獨到思想(近於哲學家),我博而不專精,缺乏論師的特性。<sup>[3]</sup> 我重於考證, 是想通過時地人的演化去理解佛法,抉示純正的佛法,而丢下不適於現代的古老方便,不是一般 的考據學者。

(2) 印順導師《空之探究》p.a1:

我在『中觀今論』中說:「在師友中,我是被看作研究三論或空宗的」。**我「對於空宗根本大義,確有廣泛的同情」,但「我不能屬於空宗的任何學派」。**問題是:

[1] 我讀書不求甚解,泛而不專,是不嫡於專宏一宗,或深入而光大某一宗的。

[三] 還有,面對現實的佛教,總覺得與佛法有一段距離。我的發心修學,只是對佛法的一點真誠, 希望從印度傳來的三藏中,理解出行持與義解的根源與流變,把握更純正的,更少為了適應而天 (神)化、俗化的佛法。這是從寫作以來,不敢忘失的方針。

(3) 印順導師《華雨集第五冊》p.62~p.67:

我修學佛法研究經論的意念,<sup>(1)</sup>除了想要了解佛教究竟是什麼以外,<sup>(2)</sup>還想了解佛法怎麼慢慢演變,其原因何在?這是存在我內心當中,推動我一直研究下去的力量。

…〔中略〕…不過對佛法方面,還是<sup>[1]</sup>為了真理的追求,追求佛法的根本原理究竟是什麼樣?<sup>[2]</sup> 佛法如何慢慢發展?在印度有什麼演變?到中國來又為什麼發展成現在的現象?我是基於這個意義來研究。

因此,我的學佛態度是:<sup>[1]</sup> 我是信佛,<sup>[2]</sup> 我不是信別人,我不一定信祖師。有人以為中國人,就一定要信中國祖師的教理,我並沒有這個觀念。假使是真正的佛法,我當然信,假使他不對,那就是中國人的,我也不信。

我是信佛法,所以在原則上,我是在追究我所信仰的佛法,我是以佛法為中心的。

 $\cdots$  [中略]  $\cdots$  我要以根本的佛法,真實的佛法,作為我的信仰。了解它對我們人類,對我個人有什麼好處,這是我真正的一個根本動機。

所以自己雖然沒有能夠在修證方面用功,但是這和有些人研究佛法的動機不同。<sup>[1]</sup> 有的人研究佛法,好像把它看成什麼學問一樣,在研究研究,提倡提倡,與自己毫不相干。原則的說,這不是我們學佛之人的態度。<sup>[2]</sup> 學佛的人,佛法要與我們自己發生關係,沒有關係你為什麼要學呢?你都不曉得好處,為什麼要叫人信呢?所以,我們越是能知道佛法的好處,越知道佛法超出世間的特質,越是能夠增加我們的信心。

有人問我是什麼宗,我不曉得應該怎麼說。照一般人的想法,總該歸屬什麼宗才對。在我覺得,「宗」都是以佛法適應時代,適應特殊文化思想而發展成一派一派的。好像我們到山上,有好幾條路一樣。我沒有什麼宗,不過有人以為我是三論宗,有的稱我論師,我也不懂他們為何如此,其實我不是這樣的。怎麼叫都可以,我自己知道不是這樣就好了。

…〔中略〕…我不是從事純宗派的研究,雖然各宗派也寫一點,都是粗枝大葉,沒有深刻研究, 我不想做一宗一派的子孫,不想做一宗一派的大師。

…〔中略〕…只覺得**我對佛法有這麼一點誠心,我要追究佛法的真理,想了解佛法的重要意義。** 在三寶裡面奉獻這一點,是好是壞,我也不太考慮,長期以來,我對佛法研究的態度就是這樣。

**在這意義上,我學佛法和那開舖子的不太同。**像百貨公司,樣樣都有,你要什麼就有什麼賣

我是繼承太虛大師的思想路線(非「鬼化」的人生佛教),而想進一步的(非「天化」的)給以理論的證明。

# 2. 讚揚少壯的佛教,適應現代更能適應未來進步的時代

從印度佛教思想的演變過程中,探求契理契機的法門;也就是**揚棄印度佛教史上衰老而 瀕臨滅亡的佛教,而讚揚印度佛教的少壯時代**,

這是[1] 適應現代,[2] 更能適應未來進步時代的佛法!

3. 永不離少壯佛法的喜悅,願生生世世在這苦難人間,為人間的正覺之音獻身

現在,我的身體衰老了,而我的心卻永遠不離(佛教)少壯時代佛法的喜悅!

願生生世世在這苦難的人間,為人間的正覺之音而獻身!

### **附錄:關於「菩薩三大精神與大乘三心的比配」**

#### ◎關於「菩薩三大精神」:

(1) 印順導師《印度之佛教》p.a6~p.a7:

印度之佛教,<sup>(1)</sup> 自以**釋尊之本教**為淳樸、深簡、平實。<sup>(2)</sup> 然適應時代之聲聞行,無以應世求,應學**釋尊本行之菩薩道。**中期佛教之**緣起性空(即緣起無我之深化)**,雖已啟梵化之機,而意象多允當。**龍樹集其成,其說菩薩也:**1.三乘同入無餘涅槃而發菩提心,**其精神為「忘已為人」。**2.抑他力為卑怯,「自力不由他」,**其精神為「盡其在我」。**3.三阿僧祇劫有限有量,**其精神為「任重致遠」。菩薩之真精神可學,略可於此見之。**龍樹有革新僧團之志,事未成而可師。

能  $^{(1)}$  立本於根本佛教之淳樸, $^{(2)}$  宏闡中期佛教之行解(梵化之機應慎), $^{(3)}$  攝取後期佛教之確當者,庶足以復興佛教而暢佛之本懷也歟!

(2) 印順導師《無諍之辯》〈敬答〈議印度之佛教〉〉p.121~p.122:

給你。我沒有這個觀念,**我之所以東摸一點,西摸一點,只是想在裡面找到根本佛法,與它所以發展的情形。**這個發展,可能是相當好的,也可能不太好的。**佛法有所謂「方便」,方便是有時間性,有空間性,在某一階段好得很,過了時,時代不同了,也許這個方便會成為一種障礙。** 

『法華經』有一句話,我總覺得非常好:「正直捨方便,但說無上道」。**怎麼捨呢?就是達到了某一階段,有更好更適合的就提倡這個,不適合的就捨掉。所以我研究的,不是樣樣都在提倡,我也不專門批評。**…[中略]…

經過好多年以後,大概在民國三十年前,我對佛法有了大概的認識。佛法這樣演變發展,**對現代來講,有些是更適合的,更適應現代的;某些,頂好不要談他,即使過去非常好的,但現在卻不太適合。**我有了這個認識,當初我就寫了一本書叫做『印度之佛教』。… [下略] …

(4) 印順導師《永光集》〈為自己說幾句話〉p.267~p.268:

聖嚴〈印順長老護教思想與現代社會〉說:「從這一點看印順長老,倒頗近於只會看病而拙於治病的學者風貌」(《佛教新聞》九二期一三頁)。江燦騰〈佛學研究與修行〉說:「會有人用來批評印順說:『是佛教思想的巨人,是行動實踐的侏儒』」(引《滄海文集》(中)・三四六頁)。二位所說,可說非常正確,我就是這樣的人。不過,說是「思想的巨人」,未免稱譽過分了。

我曾一再表明自己一生為法的意趣:[1]「虛大師所提倡的佛教(教理、教制、教產)改革運動,我原則上是贊成的,但覺得不容易成功。[2] 出家以來,多少感覺到:現實佛教界的問題,根本是思想問題。我不像虛大師那樣提出『教理革命』,卻願意多多理解教理,對佛教思想起一點澄清作用」(《遊心法海六十年》七頁)。[A] 我「不是為考證而考證,為研究而研究的學者。[B] 我只是本著從教典得來的一項信念:為佛法而學,為佛教而學,希望條理出不違佛法本義,又能適應現代人心的正道,為佛法的久住世間而盡一分佛弟子的責任」(《契理契機之人間佛教》四七頁)。

(1) 我覺得,善財所參訪的,大家都說「我但知此一法門」;似乎專一,對學習菩薩的初心學人, 也許會更落實些。(2) 當然,大菩薩們是不在此例的。 三、空常取捨之辨:**拙稿於大乘中見龍樹有特勝者,非愛空也。** 

[1] 言其行,則龍樹擬別創僧團而事未果,其志可師。

[二] 言其學,三乘共證法性空,與本教之解脫同歸合。惟初重聲聞行果,此重菩薩為異耳。無自性之緣起,十九為阿含之舊。於學派則取捨三門,批判而貫攝之,非偏執亦非漫為綜貫也。

(三) 言菩薩行,則(1) 三乘同入無餘,而菩薩為眾生發菩提心,此「忘己為人」之精神也。不雜功利思想,為人忘我之最高道德,於菩薩之心行見之。(2) 以三僧祇行因為有限有量,此「任重致遠」之精神也。常人於佛德則重其高大,於實行則樂其易而速,「好大急功」,宜後期佛教之言誕而行僻。(3) 斥求易行道者為志性怯劣,「盡其在我」之精神也,蓋唯自力而後有護助之者。菩薩乘為雄健之佛教,為導者,以救世為己任者,求於本生談之菩薩精神無不合。…〔下略〕…

(3) 印順導師《華雨集第四冊》p.39~p.40:

說到「大乘佛法」的修行,主要是菩提願,大悲與般若(無所得為方便)。由於眾生根性不一,學修菩薩行的,也有信願增上,悲增上,智增上的差異(經典也有偏重的),但在修菩薩行的歷程中,這三者是必修而不可缺少的。如有悲而沒有菩提願與空慧,那只是世間的慈善家而已。有空慧而沒有悲願,那是不成其為菩薩的。

**所以大乘菩薩行,是依此三心而修,主要是六度,四攝。**布施等是「佛法」固有的修行項目,大乘是更多的在家弟子發心,所以布施為先。

**菩薩大行的開展,一則是佛弟子念佛的因行,而發心修學;一則是適應世間,悲念世間而發心。 龍樹論闡揚的菩薩精神**,我在『印度之佛教』說:「其說菩薩也,一、三乘同入無餘涅槃,而(自) 發菩提心,**其精神為忘己為人。**二、抑他力為卑怯,自力不由他,**其精神為盡其在我。**三、三僧 祇劫有限有量,**其精神為任重致遠。**菩薩之精神可學,略可於此見之」。

菩薩行的偉大,是能適應世間,利樂世間的。初期「大乘佛法」與「佛法」的差異,正如古人所說:「古之學者為己,今之學者為人」。

- ◎關於「大悲心——忘己為人(三乘同入無餘涅槃而發菩提心)」:
  - (1) 印順導師《無諍之辯》〈敬答〈議印度之佛教〉〉p.122: 言菩薩行,則**三乘同入無餘,而菩薩為眾生發菩提心,此「忘己為人」**之精神也。**不雜功利思想, 為人忘我之最高道德,**於菩薩之心行見之。…[下略]…
  - (2) 印順導師《學佛三要》p.99:

#### 三 菩提心之本在悲

發菩提心,本是對於上成佛道,下化眾生的大事,立下大信心,大志願,所以以信願為主體, 以大悲及般若為助成。

**然這樣的大信心,大志願,主要從悲心中來,**所以經上說:「大悲為根本」;「大悲為上首」;「菩薩但從大悲生,不從餘善生」。**菩提心的根本是悲心,**而悲心的大用為拔苦。所以大乘菩薩道,也可說以救拔眾生的苦難為特色。

【3/4】印順導師《學佛三要》p.130~p.131:

**慈悲,是佛法的根本,佛菩薩的心髓。**菩薩的一舉手,一動足,無非慈悲的流露。一切的作為,都以慈悲為動力。所以說:菩薩以大悲而不得自在。為什麼不得自由自在?因為菩薩不以自己的願欲為行動的方針,而只是受著內在的慈悲心的驅使,以眾生的需要為方針。眾生而需要如此行,菩薩即不得不行;為眾生著想而需要停止,菩薩即不能不止。**菩薩的捨己利他,都由於此,決非精於為自己的利益打算,而是完全的忘己為他。** 

(4) 印順導師《華雨集第四冊》p.53~p.56:

佛世的出家比丘,身無長物,當然不可能作物質的布施,然如富樓那的甘冒生命的危險,去教化 驪獷的邊民,能說沒有**忘我為人的悲心**嗎?…〔中略〕…要通過無我的解脫道,才能有**忘我為人的最** 高**道德。** 

- ◎關於「空性見——盡其在我(抑他力為卑怯,自力不由他)」:
  - (1) 印順導師《佛法是救世之光》p.161: 佛法是信智合一,信是充滿理性的,**智是著重人生的,自力的;**信離顛倒,而智有確信。
  - (2) 印順導師《佛法概論》p.48~p.50:

    <sup>[-1]</sup> 所以一般宗教,在有情以外,幻想自然的精神的神,作為自己的歸依處,想依賴他而得超脫現實的苦迫。**這樣的宗教,是幻想的、他力的。**

(三) 佛教就不然,是宗教,又是無神論。佛說:有情的一切,由有情的思想行為而決定。**佛教的歸依向上、向究竟,即憑有情自己合法則的思想與行為,從契合一切法的因果事理中,淨化自己,圓成自己。**所以歸依法,即以因果事理的真相為依歸。歸依佛與歸依僧,**佛與僧即人類契合真理**——法而完成自己的覺者;歸依即對於覺者的景仰,並非依賴外在的神。佛法是自力的,從自己的信仰、智慧、行為中,達到人生的圓成。佛法與一般宗教的不同,即否定外在的神,重視自力的淨化,這所以非從有情自己說起不可。

(3) 印順導師《佛法概論》p.94~p.95:

一、自力創造非他力:人類在環境——自然、社會、身心中,常覺到受有某種力量的限制或支配,不是自己所能轉移與克服的;於是想像有大力者操縱其間,是神力,是天命等。但人類不能忍受這樣的無情虐待,發出打開現實,改造未來的確信。覺得這是可能轉變的,可以從自己身心——合於因果事理的努力中完成。這確信自己身心行為的價值,即達到否定神權等他力,為「人定勝天」的具體解說。

人類在環境中,雖從來就在自己努力的情況下,獲得自己的一切。但對於不易改轉的自然現象, 社會局勢,身心積習,最初看作神力、魔力(魔是神的相對性)的支配,覺得可以從自己對於神、 魔等的信虔、服從等中得到改善。這或者以物品去祭祀,禱告即祭祀的願詞、讚詞;或者以咒術 去遣召。進一步,覺得這是祭祀與咒術的力量,是自己身心虔敬動作的力量,使神與魔不能不如 此。自我的業力說,即從此興起。佛陀使業力從神秘的祭祀與咒術中解放出來,使人類合理的行 為,成為改善過去、開拓未來的力量。

(4) 印順導師《成佛之道(增註本)》p.32~p.34:

所說歸依者,信願以為體;歸彼及向彼,依彼得教濟。

…〔中略〕…

#### 若人自歸命,自力自依止,是人則能契,歸依真實義。

一般說來,歸依是信仰,希願領受外來的助力,從他力而得到救濟。一般他力宗教,都是這樣的。然佛法不只如此,而更有不共外道的地方。佛在涅槃會上,最後教誡弟子說:**『自依止,法依止,不餘依止』(1.013)。這是要弟子們依仗自力,要自己依著正法去修學,切莫依賴別的力量。**… [中略]…所以歸依的深義,是歸向自己(自心,自性):自己有佛性,自己能成佛;自己身心的當體,就是正法涅槃;自己依法修持,自身與僧伽為一體。佛法僧三寶,都不離自身,都是自己身心所能成就顯現的。

**從表面看來,歸依是信賴他力的攝受加持;而從深處看,這只是增上緣,而實是激發自己身心,願其實現。**所以說:「若人自」己「歸命」——命是身心的總和,歸命是奉獻身命於三寶。能依「自力,自」己「依止」自己而修正法,而不是阿難那樣的,以為『恃佛威神,無勞我修』,那麼「是人」也就「能契」合於「歸依」的「真實義」了。

(5) 印順導師《華雨集第四冊》p.107~p.109:

它又是**他力的**: <sup>(1)</sup>「自依止,法依止,不餘依止」,是佛法的精髓。 <sup>(2)</sup> 中期佛教也還是「自力不由他」。諸佛護持,天龍擁護,也是盡其在我,達到一定階段,才有外緣來助成。說明白一點,自己有法,它才來護,並不是請託幫忙。易行道的念佛,也只是能除怖畏,也是壯壯膽的。有人想找一條容易成佛的方法,給龍樹菩薩一頓教訓,怎麼這樣下劣的根性!然後攝它,教它念佛,後來再說別的行法,它說你不是教我念佛嗎?龍樹說: 那有單單念佛可為以成佛呢? <sup>(3)</sup> 但後期的佛教,受著外道的壓迫,覺得有託庇諸天,其實是佛菩薩的必要。他力的頂點,達到要學佛,非得先請護法神不可。… [中略] …

**這唯心的、他力的、速成的、神秘的、淫欲為道的,後期佛教的主流**,當然微妙不可思議!但「大慈大悲,自利利他」的大乘佛法,能不能在這樣的實踐下兌現,確乎值得注意。

- (6) 印順導師《無諍之辯》〈敬答〈議印度之佛教〉〉p.122: 斥求易行道者為志性怯劣,「盡其在我」之精神也,蓋唯自力而後有護助之者。
- (7) 印順導師《佛法概論》p.212~p.213:

**六念** 在家的信眾,於五法而外,對心情怯弱的,每修三念:念佛,念法,念僧。或修四念,即念三寶與戒。或再加念施;或更加念天,共為六念,這都見於《雜阿含經》。··· [中略]···這因為信眾的**理智薄弱,不能以智制情,**為生死別離,荒涼淒寂的陰影所惱亂,所以教他們念——觀想三寶的功德,念自己持戒與布施的功德,念必會生天而得到安慰。··· [中略]···**這種依賴想念而自慰,本為一般宗教所共同的;神教者都依賴超自然的大力者,從信仰、祈禱中得到寄託與安慰。念佛** 

等的原理,與神教的他力——其實還是自力,並沒有什麼差別。經中也舉神教他力說來說明,如說:「天帝釋告諸天眾,汝等與阿須輪共鬥戰之時生恐怖者,當念我幢,名摧伏幢,念彼幢時恐怖得除。……如是諸商人!汝等於曠野中有恐怖者,當念如來事、法事、僧事」(雜含卷三五・九八〇經;又參增一含・高幢品)。

**他力的寄託安慰,對於怯弱有情,確有相對作用的。但這是一般神教所共有的,**如以此為能得解脫,能成正覺,怕不是釋尊的本意吧!

(8) 印順導師《淨土與禪》p.90:

自力與他力,必須互相展轉增上。如果專靠他力而忽略自力,即與神教無異;依佛法說,便不合因果律。不管世間法也好,佛法也好,若能著重自力,自己努力向上,自然會有他力來助成。如古語說:「自助者人助之」。不然,單有他力也幫不了忙,所以佛教是特重自力的宗教。

大凡一個人的能力越強,自力的精神也就越強。如小孩的生存能力薄弱,即依賴他力,漸漸長大, 生存能力漸強,自力的表現也就漸漸明顯。

- ◎關於「菩提信願——任重致遠(三阿僧祇劫有限有量)」:
  - (1) 印順導師《印度之佛教》p.189:

一、「一切智智相應作意」者:一切智智即無上菩提,即以佛智為中心而攝一切佛德。學者於生死中創發大心,期圓成此崇高究竟之佛德。**虛空可盡,此希聖成佛之大志不移,能發此菩提心者,即名菩提薩埵(菩薩)。薩埵即有情,強毅而不拔,熱誠而奔放,**凡人以此趨生死者,今則以此求菩提。此大菩提願,乃成佛之因種也。聲聞志求解脫,以出離心為因,與菩薩異。

(2) 印順導師《佛法概論》p.256:

四、進:這已略有說到。**菩薩行的精進,是無限的,廣大的精進,**修學不厭,教化不倦的。發心修學,救濟有情,莊嚴國土,**這一切都是為了一切的一切,不是聲聞那樣的為了有限目標,急求自了而努力。** 

菩薩是**任重致遠的,**如休捨優婆夷那樣,**但知努力於菩薩行的進修,問什麼成不成佛。** 

- (3) 印順導師《華雨集第四冊》p.104~p.105: 那中根者,多少積集智慧功德;發心以後,它理解事實<sup>,[1]</sup>採取**任重致遠的中道之行,不敢急求 自證•**<sup>[2]</sup> 悲心一天天的深切,功德也漸廣大,<sup>[3]</sup> 智慧也同時深入,坦然直進,完成最高的目的。
- (4) 印順導師《印度之佛教》p.a1: 佛教之遍十方界,盡未來際,度一切有情,心量廣大,非不善也。**然不假以本末先後之辨,任重 致遠之行,而競為「三生取辦」,「一生圓證」,「即身成佛」之談,事大而急功,無惑乎佛教之言 高而行卑也!**
- (5) 印順導師《無諍之辯》〈敬答〈議印度之佛教〉〉p.122: 以三僧祇行因為有限有量,此「任重致遠」之精神也。常人於佛德則重其高大,於實行則樂其易而速,「好大急功」,宜後期佛教之言誕而行僻。
- (6) 印順導師《華雨集第四冊》p.107:

它又是**速成的**:<sup>[1-2]</sup> **前二期佛教,有一個原則,就是成就愈大,所需的時間事業愈多。**聲聞三生六十劫,緣覺四生百劫,菩薩三大阿僧祇劫;到中期佛教,達到「三僧祇劫有限有量」的見解。雖有頓入的,那是發心以前久久修習得來。<sup>[3]</sup> 這種但知利他,不問何時證悟的見地,在後期佛教中突變,就是法門愈妙,成佛愈快。「三生取辦」、「即身成佛」、「即心即佛」,這當然適合一般口味的。