# 【目次】

| 壹 | 、學佛之根本意趣                            | 1  |
|---|-------------------------------------|----|
|   | (壹)人生所為何事 (pp.1-6)                  |    |
|   | 一、學佛是有意義與目的的(p.1)                   |    |
|   | 二、由人生與人身作深入的思索,才能把握學佛的意趣(p.1)       |    |
|   | (一) 茫茫生死事難知 (pp.2-3)                |    |
|   | (二)碌碌終生何所得 (p.3)                    |    |
|   | (三)孳孳行善復何益 (pp.3-4)                 |    |
|   | (四)逐逐此心安不得 (pp.4-5)                 |    |
|   | (五)結說 (pp.5-6)                      |    |
|   |                                     |    |
|   | (貳) 我在宇宙之間(pp.6-10)                 |    |
|   | 一、神造我歟——西方宗教:主奴式(重法寡恩)(pp.6-7)      |    |
|   | 二、天地生我歟——中國文化:父子式(情勝於理)(pp.7-8)     |    |
|   | 三、我造世間歟——佛法:師友式(民主自由)(pp.8-10)      |    |
|   | (一) 自作自受與共作共受的業感定律                  |    |
|   | (二)學佛者應該理解的兩種道理                     |    |
|   | (三)佛法為師友文化體系,適合於民主自由的精神             |    |
|   | 四、結說(p.10)                          |    |
|   | (參)學佛是人生向上事 (pp.11-15)              | 7  |
|   | 一、學佛必先認識人生的價值與在宇宙中的主動地位(p.11)       |    |
|   | 二、學佛要具有一種崇高的目標,才有動力一步步的前進(pp.11-12) |    |
|   | 三、世界高尚的文化都有其理想的目標,勸人去修學(pp.12-13)   |    |
|   | 四、學佛應以五乘為向上的方向(p.14)                |    |
|   | 五、學佛應以三寶為修學的內容(pp.14-15)            |    |
|   |                                     |    |
|   | (肆)學佛的切要行解 (pp.16-19)               | 10 |
|   | 一、總述「信、解、行、證」(p.16)                 | 10 |
|   | 二、別釋「解、行」的修學過程(pp.16-19)            | 10 |
|   | (一)解門 (pp.16-17)                    | 10 |
|   | (二)行門 (pp.17-19)                    | 11 |
|   |                                     |    |
| 肆 | 、學佛三要                               | 13 |
|   | (壹)信願、慈悲、智慧 (pp.65-68)              |    |
|   | 一、學佛的三大心要:信願、慈悲、智慧                  |    |
|   | (一) 總說                              |    |
|   | (二)別釋                               |    |
|   | (三) 小結                              |    |
|   | 二、菩薩行的三大宗要,含攝人、天、二乘而又超勝之            |    |
|   |                                     |    |
|   | (貳)儒、耶、佛 (pp.68-71)                 |    |
|   | 一、總說                                |    |
|   | 二、從儒、耶等教來比觀                         |    |
|   | (一)儒家:智、仁、勇三達德                      | 16 |

| (二)耶教:信、望、愛<br>三、佛教:信願、慈悲、智慧<br>(一)聲聞行:有重信的信行人、重智的法行人,缺慈悲<br>(二)大乘菩薩行的宗要,是信願、慈悲、智慧的總和,完整的協調           | . 17<br>. 17                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------|
| (參)入門、登堂、入室 (pp.71-74)                                                                                | . 17<br>. 17<br>. 17<br>. 18<br>. 19 |
| (肆)發心、修行、證得(pp.74-77)                                                                                 | . 19<br>. 19<br>. 19                 |
| <ul><li>(伍)念佛、吃素、誦經(pp.77-81)</li><li>一、總說</li><li>二、別說</li><li>(一)念佛引發信願</li><li>(二)吃素長養慈悲</li></ul> | . 21<br>. 21<br>. 21                 |
| (三)誦經引發智慧<br>三、總結<br>(一)形式上的念佛、吃素、誦經<br>(二)念佛,吃素,誦經的真正目的                                              | 23                                   |

## 壹、學佛之根本意趣

(《學佛三要》, pp.1-19)

釋開仁 2019/7

## (壹)人生所為何事 (pp.1-6)

## 一、學佛是有意義與目的的(p.1)

平常人只說學佛,但為什麼要學佛?其根本意趣究竟何在?這一問題是應該明白的。可以說:學佛並不是無意義,無目的,而是要獲得一種高尚、圓滿的成果。

學佛的而能夠深刻的理解到<u>學佛的根本意趣</u>,進而感覺到<u>非學佛不可</u>,有這種<u>堅強的</u>信念,才能真正走向學佛之路,而不在佛門邊緣歇腳<sup>1</sup>,或者走入歧途。

## 二、由人生與人身作深入的思索,才能把握學佛的意趣 (p.1)

人生存於世間,究竟所為何事?有何意義?這要從<u>吾人本身去觀察</u>,唯有這樣才能把握住<u>學佛的意趣</u>,因為<u>佛法就是解決人生的根本方案</u>。也可說:這是一切高等宗教所共同的,皆由此而產生的。但人生究竟所為何事?有何意義?唯有佛法才能完滿的解答。

## (一) 茫茫生死事難知 (pp.2-3)

一、茫茫生死事難知:

#### 1、糊塗的人生,自己無法作主

人從最初出生開始以至老死為止,匆匆數十年中,終日渾渾噩噩<sup>2</sup>,究竟<u>生從何來?</u> <u>死往何去?</u>誰也不能答覆這一問題。所以只能說糊塗的來又糊塗的去,人就在這糊 塗中過去。甚至夫婦的配偶,也每是無意的似乎偶然的結成;一生事業,也每是糊 塗的做去,最初也未必有個一定的計劃,很少由自己的主意而成就。

## 2、哲學家的妙喻,正是茫茫人生的最好寫照

西洋某哲學家,對這茫茫人生,有一個妙喻,他說:某處有兩座聳峻³的高山,山下是一條很深長的溪流,兩山的中間有一條狹長的小橋結連著,人就佇立在這座橋上前進。向前山遠眺去,是雲霧瀰漫,一片糊塗;向後山遠矚⁴去,又是煙霧沈沈;向下看去,深邃⁵莫測。有的人走上三兩步,就掉下深淵;有些人走了一半路程,也不幸掉下去。就是走近對面山邊,也還是難以倖免落入茫茫的深淵。掉下去究竟去向何處,誰也不知道,這正是茫茫人生的最好的寫照。

## 3、學佛就是對糊塗人生有徹底的認識,並提供正確的道路,讓眾生度至彼岸

<u>學佛就是對此糊塗人生,有一徹底的認識</u>。這人生問題,雖然也可以不必去研究,如一隻海船,從此海岸駛往很遠的目的地,在茫茫的大海中可以糊塗的向前航行。

<sup>1</sup> 歇腳:停息,休止。(《漢語大詞典》(六),p.1460)

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> 渾渾 ( 厂 メ 与 ィ ) : 形容無知無識 , 糊裡糊塗。(《 漢語 大詞典》( 五 ) , p.1524 )

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> 聳(ムメム∨)峻(ㄐㄩㄣ丶):高峻;指雄偉峭拔的山嶺。(《漢語大詞典》(八), p.698)

<sup>4</sup> 遠矚( u 🗸 v ) : 遠望。(《漢語大詞典》( 十), p.1120)

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> 深邃(ムメへ、):深沉。(《漢語大詞典》(五),p.1420)

但是,漫無方向的亂闖,這是一件極危險的事。<u>佛法,就是說明了這人生從何來</u>, 死往何去,現在怎樣行去,才能安登光明彼岸的問題。

## (二)碌碌終生何所得 (p.3)

二、碌碌終生何所得:

#### 1、人生忙碌有何所得

人生碌碌忙了幾十年,從小就忙,一直忙到老死,到底忙出什麼成績來?這是值得 反省的,很有意義的問題。可是不忙又不成,多少人無事也要忙,問他忙個什麼? 他是無以答覆你,但總之不能不忙。年輕人大概不會這樣想的,他們以為前途是充 滿了無限的光明。一到中年以後,對此碌碌人生就有所感觸。<u>我不是要諸位不要忙,</u> 而要探討忙了有何所得。

#### 2、忙碌所得終歸於空

世俗說:「人生好似採花蜂,採得百花成蜜後,到老辛苦一場空」。6在忙碌中確曾獲得了高官、財富、地位,但不久就失去了,好像什麼都是空歡喜,什麼都毫無成就。 老年人對此,特別有著深刻的體驗,如兒女小時個個都跟隨在身邊,一等長大了, 也就各個營謀個己的獨立生活去了。

#### 3、小結

這一問題往往容易使人生起悲觀消極,萎靡7頹廢8的觀念,但佛法卻並不如此。

## (三)孳孳行善復何益(pp.3-4)

三、孳孳9行善復何益:

## 1、一切宗教,皆勸人行善

關於勸人行善,不但佛教這樣,儒家、耶、回教等,無不教人行善止惡的,所謂「為 善唯恐不及」<sup>10</sup>。可是<u>行善究竟有什麼好處呢?道德究竟有什麼價值?</u>平時說:「行 善得善果,作惡得惡報」,這是因果的定律。

## 2、中國人行善的觀念(積善之家,必有餘慶),未必正確

中國人對於行善的觀念,多建立在家庭中,如父母行善作福,其子孫必多昌隆,「積 **善之家,必有餘**慶」。<sup>11</sup>其實並不如此,有父母良善而子孫大惡,有父母很壞而子孫 忠孝。如古代堯帝秉性仁慈而丹朱性情傲慢;又如瞽瞍為人頑劣而其子舜帝大孝,

<sup>6</sup> 參見《大乘本生心地觀經》卷 6〈6離世間品〉(大正 3,318a12-15):

譬如蜜蜂能飛遠,遊於春林採眾花,為愛醉象頰上香,象耳因之而掩死。世間凡夫亦如是,愛 著一切受用香,不知香能染著心,生死輪迴長夜苦。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 萎(メヘ∨)靡(ロー∨):精神不振作;意志消沉。(《漢語大詞典》(九),p.442)

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> 頽(よメへィ)廢:意志消沉,精神委靡。(《漢語大詞典》(十二),p.314)

<sup>9</sup> 孳孳(P):同「孜孜」。1.勤勉;努力不懈。2.一心一意或用心力的樣子。(《漢語大詞典》(四), p.238)

<sup>10 [</sup>宋]朱子 撰奏箚,《集部·晦庵集》卷 14:「今日晚講:仰見聖心,虚懷求善唯恐不及,待遇之恩,復異常品感激之深。」

<sup>11《</sup>集部·伐檀集》卷下:「善惡有餘解,易曰:積善之家,必有餘慶,積不善之家,必有餘殃。」

#### 就是一例。12

約個人說:這社會上往往是壞人容易得勢,好人每每被欺侮、吃虧。如孔子的道德 學問,難道不好嗎?可是,當他周遊列國時,曾經幾乎被餓死,政治上也無法舒展 抱負。反之,大惡盜蹠<sup>13</sup>,竟能橫行於當時。

這樣看來,善惡與禍患,有什麼必然規律?為什麼要行善呢?這唯有佛法建立三世 因果,才能解決這些問題。

#### 3、小結

所以說:<u>一切宗教勸人行善的出發點是一致的,而與佛法的結論卻是不同。學佛只管孳孳行善,也許目前所遭遇的是不利、困惑,但將來善業成熟,自然會感到美滿</u>的善果。能這樣,才算合乎佛教的精神。

## (四)逐逐此心安不得(pp.4-5)

四、逐逐14此心安不得:

## 1、人類終日追求名聞權力,是為了滿足心意

說來這實在是一件不著邊際的苦事,我人的心總是向外貪求,終日是為著色聲貨利<sup>15</sup> 名聞權力在馳求<sup>16</sup>。為什麼要這樣?<u>為了心滿意足</u>。

如一個缺乏衣食的人,他必須獲得金錢才能解決生活的困難。可是一等他獲得足夠的衣食後,他仍然是不滿足,進一步又要講求衣食質料的美好,出門要有新型的轎車,住的要有精美的大廈。等到一切都到了手,心中還是不滿足。

人心永久是這樣的,終日追求,沒有滿足的一天。如馬奔走一樣,後足著地,前足早又掛空,決不會有四足一齊著地的。

## 2、人心不足,並非外來的給予所能滿足的

人心不足,總覺得他人樣樣比我好,其實不然。

學問家為了追求更多的學問,他也是不滿足的。

為一國之主的,雖有絕大權威,他也還是不滿足的,有他說不出的苦。

人不能獲得滿足,內心就永久得不到安樂。<u>平常說:要安樂就得滿足</u>,其實人心從來就不滿足,怎能得到安樂呢?

一般宗教給人安慰,使人滿足,安慰也可說是一般宗教的共同點。如西洋宗教教人信就得救,得救了自然就會滿足,內心也就得安寧。把人當小孩一樣看待,小孩子,

<sup>12《</sup>集部·伐檀集》卷下:「至於堯而丹朱,瞽瞍而舜人,惑焉解曰:『堯之善及天下,丹朱恃焉而日進,於惡其慶不足銷,故不肖瞽瞍之不善天下,聞而懼及其身,而進於德其殃不足銷,故名列五帝孰謂堯之慶,瞽瞍之殃無餘也。』世之言曰:瞽鯀有積善又曰:『善惡無餘異哉。』」 13《史記·卷六十一·列傳一》:「盗蹠,柳下惠之弟,亦見莊子,爲篇名。正義按:蹠者,黃帝時大盜之名。以柳下惠弟爲天下大盜,故世放古,號之盜蹠。」

<sup>14</sup> 逐逐:奔忙貌;匆忙貌。(《漢語大詞典》(十), p.890)

<sup>15</sup> 貨利:貨物財利。(《漢語大詞典》(十), p.96)

<sup>16</sup> 馳求:奔走追求。(《漢語大詞典》(十二), p.801)

你聽我話,不要哭,給你玩具。其實問題沒有得到解決,因為人心的不滿足,不是 外來的給予所能滿足的。

## (五)結說 (pp.5-6)

唯有佛法,教人先要了解生死究竟是怎麼一回事,碌碌終生究有何所得?行善復有何利益?如何才能獲得內心滿足和安樂?

從這些問題去審察,才能把握住佛法的核心,也才能真正獲得安樂。17

## (貳)我在宇宙之間 (pp.6-10)

#### 一、神造我歟——西方宗教:主奴式(重法寡恩)(pp.6-7)

#### (一)通論人在宇宙中的地位與應有的態度

一、神造我歟?對這茫茫的人生,又考察到另一個問題,就是我生存在這廣大長遠的時空中,究竟有何種地位?宇宙之大,上天下地,形形色色,萬化紛紜,吾人生來死去,行善作惡,皆在其中。但我們生存這宇宙之中,究竟是什麼地位?應該採取何種態度?比方在家庭中是家長,即負有家長的責任;做學徒的,就應有學徒的態度。

## (二)西方宗教主張神為主、人為僕——主奴的文化體系

西方宗教的觀念,人在宇宙之中是被造的,宇宙間一切萬事萬物,飛鳥走獸,乃至草木叢林,各式各樣,都是神所創造的,一切受神的管理和支配。人既然屬神所有,人就是神的奴隸,所以他們每稱神為主,人自稱神的僕人。所以我說:西方宗教的人生觀,是主奴的文化體系。人是神的奴僕,一切唯有服從,不服從就有罪。如主人命令僕人先掃地後煮飯,而僕人卻先煮飯後掃地,雖然事情做得很好,這也是不對的,因為僕人違背了主人的命令。這宇宙間就是能造的神和被造的人與萬物的兩種關係。

人雖是奴隸,但<u>是高等的奴隸,神創造了宇宙萬物以後,教人去支配管理萬物</u>。所以做人的態度,站在神的面前是感覺到萬分的可憐;但是對於萬物,又有了大權威,值得高傲。

西方宗教文化,離開了神,好像一切毫無意義。這種觀念,在當時文明未開化時期, 也許是合理,但是到了現今,是值得考慮的了。

## 二、天地生我歟——中國文化:父子式(情勝於理)(pp.7-8)

#### (一) 人由天地或陰陽和合而生

二、天地生我數?中國文化對於人在宇宙間地位的看法,比西方宗教要高明得多,他說人由天地所生,或由陰陽和合生。天是屬於形而上<sup>18</sup>的或精神的,地是屬於形而下<sup>19</sup>的,物質的。天地生萬物,而人獨得天地之正氣,稱為萬物之靈,甚至偉大到與天地並立,稱之為「三才<sup>20</sup>」。所以人在天地間是最高尚的,不同於西方的主奴體系。

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup> 参考:印順法師,《佛法是救世之光》〈二〇、生死大事〉,pp.227-233。〈二七、人生的意義何在〉,pp.274-283。〈一九、論三世因果的特勝〉,pp.221-225。

<sup>18</sup> 形而上:1.無形;抽象。2.指精神方面,心理上。(《漢語大詞典》(三),p.1112)

<sup>19</sup> 形而下:形而上的對稱。實在,具體。(《漢語大詞典》(三),p.1112)

<sup>20</sup> 易經繫辭下云:「有天道焉,有人道焉,有地道焉,兼三才而兩之。」說卦云:「立天之道

## (二) 唯有聖人能與天地並立, 贊天地之化育

是否人人都能與天地並立呢?唯有聖人才能「贊<sup>21</sup>天地之化育」<sup>22</sup>。又說:「天地無心而成化,聖人與萬物同憂」,<sup>23</sup>這些都充分的表現出聖人之偉大。<sup>24</sup>

天地生萬物是無心的,是一種自然的現象,不同上帝生萬物是有心的,要生就生。但 是宇宙間從好處看:花兒美,鳥兒叫,一草一木都是可愛的。若從壞處看:大蟲吃小 蟲,大魚吃小魚,你害我,我殺你,彼此互相殘害。若說上帝造萬物,這種生物界互 相殘殺的情形,最後當然也根源於神,神就未免太殘酷了,所以上帝造萬物說不通。

儒家說天地萬物是無心的,萬物相爭相殺,又相助相成。聖人卻不能無動於衷,他要與萬物同憂。天地是屬於自然界的,而聖人是人文道德的。聖人看到世界人類互相鬥爭,他就主仁愛和平。看到人們缺乏知識,他就以教育化導之。看到人們道德淪亡,他就重道德。天地間種種的不好,聖人總得想辦法使它合理化,臻<sup>25</sup>於至善,這樣聖人也就贊天地之化育了。

## (三)中國文化主張天地生、陰陽生——父子文化體系

這種觀念,比西洋宗教合理得多。由於中國的天地生,陰陽生,所以中國文化體系是 父子式的。家庭是父家長制;政治是帝王以老百姓為子民,老百姓稱地方官為父母官。 父子文化體系,是情勝於理,不像主奴體系的重法,刻薄寡恩。

## 三、我造世間數——佛法:師友式(民主自由)(pp.8-10)

## (一) 自作自受與共作共受的業感定律

三、我造世間歟?<u>佛法認為宇宙間的一切是由各人自己造成的,所謂是自作自受,共</u>作共受,這是業感的定律<sup>26</sup>,與神教恰恰相反。<sup>27</sup>

日陰與陽,立地之道日柔與剛,立人之道日仁與義,兼三才而兩之。」三才之語詞即由此而來。天地人約三才,才與材通,禮記學記云:「教人不盡其材。」鄭注:「材,道也」三才即天道、人道、地道。(中華百科全書,問紹賢)

- <sup>21</sup> 贊:1.輔佐;幫助。(《漢語大詞典》(十),p.293)
- <sup>22</sup>《中庸》:「唯天下至誠為能盡其性,能盡其性則能盡人之性,能盡人之性則能盡物之性,能 盡物之性,則可以贊天地之化育。」
- 23《四庫全書·子部·儒家類》:「程頤曰:『運行之迹,生育之功,顯諸仁也。神妙無方,變化無迹,藏諸用也。天地不與聖人同憂,天地不宰聖人有心也。天地無心而成化,聖人有心而無為,天地聖人之盛徳大業,可謂至矣,富有溥博也,日新旡窮也。』」
- 24 印順法師著《華雨香雲》,p.182:「在中國,則人類之地位漸高,自尊心日強。天(神·理·心)與地(祇·事·物)並立,而人為孕育於天地而生者。人於萬物中,得天地之全,故人能參天地之造化,贊天地之化育,與天地並列為三才。不特此也,『天地無心而成化』,『聖人與萬物同憂』,且進而能盡人之才性以補天地之缺。」
- <sup>25</sup> 臻(**史**り):到;達到。(《漢語大詞典》(八),p.800)
- <sup>26</sup>《起世因本經》卷 4〈4 地獄品〉(大正 1,387a11-16): 汝既不修眾善因,唯造種種諸惡業,愚癡今日當得果,彼業受來地獄中。如此一切諸惡業, 非父非是母所作,亦非沙門婆羅門,非是國王非諸天。此直是汝自造作,諸惡業子不淨故, 自既作此諸惡業,今當分受此惡果。
- <sup>27</sup> 參見印順法師,《佛法概論》,pp.94-97。

#### (二) 學佛者應該理解的兩種道理

因此,學佛的應該理解到兩種道理:

#### 1、一切皆由自身業力所招感,故自己有一番力量能改造自己,進而能改造世間

一、世界這樣的混亂和苦難,是由人類過去的惡業所造成,要世界清淨和莊嚴,也 唯有人人能行善止惡,才有希望。約個人說:我沒有知識或家境的困難,乃至病苦 的糾纏,都是由於過去或現生的業力所成。所以說要想世界得和平,個人得安樂, 要自己儘量的向好的方面做去才行。若人是神所造的,自己就沒有力量,一切只有 聽神決定。<u>佛法說由自身業力所招感,故自己有一番力量能改造自己,進而能改造</u> 世間。

#### 2、贊天地之化育是每個人都能做到的,所以佛法提倡平等觀,人人皆可以成佛的道理

二、相信了佛法的業感緣起,無論是世界穢淨,個人的成敗,都是以前的業力所招 <u>咸,決不會怨天尤人。業力是可以改進的,就從現在向善的方面做出,前途自然充</u> 滿了無限的光明,這是佛法為人的根本態度。

我人何以要行善,使個人獲得安樂,使世界趨於和平。這贊天地之化育是每個人都 能做到的,所以佛法提倡平等觀,也就是人人皆可以成佛的道理。了解到這點,就 可以明白人在宇宙間佔有何等重要的地位。

#### (三) 佛法為師友文化體系, 適合於民主自由的精神

佛法的我造世界,人人造世界說,是自由自主的人生觀。人與人間,既不是主奴體系,也不是父子體系。先進先覺的是師,後覺的是弟子。先覺者有引導後覺者應盡的責任,是義務而不是權利;後覺的,不覺的,有尊敬與服從教導的義務。師友間情理並重,而在共同事上,又完全站於平等地位。以佛法而構成社會關係,必然為師友文化體系,適合於民主自由的精神。

#### 四、結說 (p.10)

#### |(一) 佛法的造世界,是由各人起心動念的業力所造成

佛法說,我能造世界,與上帝的創造不同。上帝要人就有人,要萬物就生萬物,是<u>無</u>中生有的,違反因果律的創造。

<u>佛法的造世界,是由各人起心動念的業力所造成,若能積功累德,淨心行善,就可以</u> 實現清淨理想的世界。

## | (二) 凡夫有煩惱惡業,造污濁的世界;佛有無邊清淨功德,造莊嚴清淨的國土|

最近有人說:佛也能創造世界,如阿彌陀佛能創造西方極樂世界。其實,若想以此來 媲美莫須有的創造神,那是笑話!若以此來顯示佛的能力,也是不懂佛法。<u>依因果律</u> 而<u>咸造世界</u>,這有甚麼希奇,凡夫也能創造世界,不過所造的是地獄、餓鬼、畜生、 人間、天上的世界罷了。因人有煩惱惡業,所以造的是污濁世界;佛具有無邊清淨功 德—福慧圓滿,所以造的世界是莊嚴清淨國土。這是佛法的因果定律。

學佛者明瞭這一道理,在日常起心動念中,應盡力向善的方向做去。自己這樣做,勸

人也這樣做,清淨世間的實現(十方已實現的,很多)才有希望。

## (參)學佛是人生向上事 (pp.11-15)

## 一、學佛必先認識人生的價值與在宇宙中的主動地位 (p.11)

要了解學佛的根本意趣,必先認識人生生存的價值,在宇宙中是居於主動的地位,而 後才能決定我們應走的正確路向。因為世間的動亂和安寧,人們苦痛與幸福,都是人 類自力所造成,並沒有什麼外在的東西來主宰我們。人類有此主動的力量,才有向上 向善的可能。

## 二、學佛要具有一種崇高的目標,才有動力一步步的前進 (pp.11-12)

## (一) 向好的方向努力,即學佛的意趣所在

向上,就是向好的方向努力,一步步的前進達到那至善的最高峰,也就是學佛的意趣 所在。

人之常情,無不喜愛向上向好的,除非是失意分子,因為事業等失敗,使他意志消沈, 不想振作,索性做一個社會上的敗類。但這種人究竟是少數,而且都有機會改善的。

## (二)一般人缺乏向上的精神與目標

平常以為人生好事,是家庭生活美滿,兒女多,身體健康,有錢有勢,當然這也是人生的好事。可是依佛法說:這是好的果,並不是好的原因。要想獲得良好的結果,不能就此滿足,因為這是要過去的。<u>必須積集良好的因,才能保持而趨向更好的。</u>這如見一朵美麗的花,就想摘下來屬於己有,而不想法去培植花草,或不再去培植,雖然獲得了,到底是罪惡的,或立刻要失去的。

有些人,能合理的獲得了錢財和地位,但是往往利用這些錢勢,做出種種害人利己的 勾當<sup>28</sup>,這都是缺乏了人生向上的精神,更沒有確定向上目標的錯誤所致。

## (三)學佛不但要做一好人,而且還要發願完成理想的目標才對

有人說:我不想學佛、成佛,只要做一個好人就夠了,這是不大正確的。古語說:「<u>取</u> 法乎上,僅得其中;取法乎中,則得其下」<sup>29</sup>。

學佛,先學做一好人,這是正確的;若只想做一個好人,心就滿足,結果每是僅得其下。所以,學佛不但要做一好人,而且還要具有一種崇高的目標,縱使一生不能成辦,將來總要完成這理想的目標才對。

## 三、世界高尚的文化都有其理想的目標,勸人去修學(pp.12-13)

世界任何高尚文化,都有一個理想的目標,勸人去修學。

## (一) 西方

如耶教叫人體貼神的意思,效法耶穌。雖然他們認為人不能做到神和耶穌那樣的權 威,但是要學習耶穌博愛和犧牲的精神。他們說:人的身體是土所造的,靈魂是由神

<sup>&</sup>lt;sup>28</sup> 勾當: 3.今多指壞事情。(《漢語大詞典》(二), p.174)

<sup>29《</sup>帝範》卷四:「取法於上,僅得為中,取法於中,故為其下。」

給予的。因為人作了罪惡就墮落了,將那聖潔的靈魂弄的污髒不堪,所以教人先將污濁的心淨化起來,才能進求那光明理想的目標——生天國。

#### (二)中國

#### 1、儒家

中國儒家也說:「士希賢,賢希聖,聖希天」<sup>30</sup>。士是讀書明理之人,尚且要「見賢思齊」<sup>31</sup>;進而賢人還要效法聖人。但是「聖人有所不知」,又要希天。所以正統儒家的精神,無時無刻不在鞭策自己向賢聖大路上邁進的。

#### 2、道家

道家也有一套理想的目標,所謂:「天法道,道法自然」<sup>32</sup>。「道法自然」者,即是依據宇宙萬有的自然法則,不用矯揉<sup>33</sup>造作,任性<sup>34</sup>無為,便是他們做人向上的目標。人世間的一切,立身處世,若不遵循自然法則的發展,就會顛倒錯亂,治絲益紊<sup>35</sup>,一切的痛苦困難就接踵<sup>36</sup>而來。

## 3、小結

從上面看來,<u>儒家</u>是效法賢聖的高尚人格,進而通於天格;<u>道家</u>是崇尚宇宙間自然的真理法則。總之,他們都有引導人生向上的理想境地。

## (三)結說 (pp.13-14)

一般人以為能好好做人就好了,不需要什麼向上向善的目標,像這樣得過且過的心理,不能自我強化,努力向上,如國家或民族的趨勢如此,有墮落的危機。

一般高尚的宗教,都有一個光明的遠景,擺在我們面前,使人嚮往,羨慕,在未達到 這一理想境地的中途,不斷的改造自己,力求向上,這才能獲得信教的真實利益。

## 四、學佛應以五乘為向上的方向(p.14)

## (一) 總述

學佛要怎樣才能向上?這先要明白佛法中五乘道理,<u>五乘:即人、天、聲聞、緣覺、</u> <u>(菩薩)佛。</u>

<sup>30《</sup>子部·儒家類》:「云何:士希賢,賢希聖,聖希天,最確我輩何嘗無志大縣?以古名人, 自期所希者賢也程朱便鋭然,學聖人至聖人地步更高所希,甚麼却是希天,但看從心所欲不 踰矩有何人能,如此惟天為然萬古千,秋形形色色,一絲不亂,可知聖人之志直是志與天同。」

<sup>31(1)《</sup>論語·里仁》:「子曰:見賢思齊焉,見不賢而內自省也。」

<sup>(2)</sup>見賢思齊:看到德才兼備的人,就想向他學習,和他一樣。(《漢語大詞典》(十), p.311)

<sup>32《</sup>老子》:「老子之書,天法道,道法自然,所謂自然者清氣之始也,其天為清微,其境為玉清,其天尊為元始,其帝為玉皇。」

<sup>33</sup> 矯 ( リー幺 V ) 揉 ( ロ 又 / ) : 故意做作。(《漢語大詞典》(七), p.1548)

<sup>34</sup> 仟性: 1.聽憑秉性行事,率真不做作。(《漢語大詞典》(一), p.1196)

<sup>35</sup> 治絲而棼: 謂理絲不找頭緒,就會越理越亂。比喻解決問題的方法不正確,使問題更加複雜。 (《漢語大詞典》(五),p.1122)

<sup>36</sup> 接踵(虫メムマ): 意謂相繼、相從、連續不斷或緊接着。(《漢語大詞典》(六), p.704)

#### (二)別釋

#### 1、人天乘

<u>人天乘是佛法的基礎,但不是佛法的重心所在</u>。因為做一好人,是我們的本分事, 即是生天也不希奇。雖然天國要比人間快樂得多,但是還在三界之內,天福享盡, 終必墮落,還有生死輪迴之苦。

#### 2、聲聞、緣覺、菩薩三乘

佛法的真義,是教人學聲聞、緣覺的出世;學菩薩、成佛的自利利他,入世與出世 無礙。但學聲聞、緣覺,還不過是<u>適應的方便</u>,最高的究極是以佛果為目標,從修 學菩薩行去實現他。

學菩薩行向佛道,必不離人、天、聲聞的功德,漸次展轉向上,雖然要經過悠久的時間和廣大無邊的功德累積,但有了這高尚的目標在前,助長我們向上向善的欲樂精進,至少意志不會消沈墮落下去。

## 五、學佛應以三寶為修學的內容(pp.14-15)

#### (一) 皈依三寶

學佛必先皈依三寶——佛、法、僧。三寶,是學佛最高理想的皈依,應依此三寶而去修學。

三寶中的法,是人生宇宙絕對的真理。佛是對此真理已有究竟圓滿的覺悟者。僧是三乘聖賢,對於真理雖然沒有究竟的覺悟,但已入法海,有或淺或深的體驗者。

所以佛與僧同是學佛者最高理想的模範。佛法,不像耶、儒的但以人格性的天神或賢 聖為崇仰,不像道者但以永恆的自然法則為依歸;<u>皈依三寶,是統一了人與法二者而</u> 樹起信仰的理想。

## (二) 恭敬、禮拜、讚仰、供養三寶的深義

我們何以要恭敬、禮拜、讚仰、供養三寶?這不但是一種虔誠敬信的表現,也不僅是一般所見的求功德,這是嚮往著佛、僧崇高的德性和圓滿的智慧,真法的絕對究竟歸宿,以期我們對於直理,同樣獲得徹底的覺悟。<sup>37</sup>

歸依三寶,不能離卻住持三寶,但從歸依的心情說,應把握歸依三寶的深義。歸依本是一般宗教所共同的,佛法卻自有獨到處。三寶的根本是法,佛與僧是法的創覺者與奉行者,對於佛弟子是模範,是師友,是佛弟子景仰的對象。修學佛法,即為了要實現這樣的正覺解脫。所以歸依佛與僧,是希賢希聖的憧憬,與歸依上帝、梵天不同,也與歸依神的使者不同。因為歸依佛與僧,不是想「因信得救」,只是想從善知識的教導中,增進自己的福德智慧,使自己依人生正道而向上,向解脫。

論到法,法是宇宙人生的真理,道德的規律,是佛弟子的理想界,也是能切實體現的境地,為佛弟子究竟的歸宿。初學者歸依三寶,雖依賴外在的三寶,引導自己,安慰自己,但如到達真——法的體悟,做到了佛與僧那樣的正覺,就會明白:法是遍一切而徹內徹外的緣起性,本無內外差別而無所不在的。

歸依法,即是傾向於自己當下的本來如此。佛與僧,雖說是外在的,實在是自己理想的模範。 所以歸依佛與僧,也即是傾向於自己理想的客觀化。從歸依的對象說,法是真理,佛與僧是

<sup>37</sup> 印順法師,《佛法概論》, pp.194-195:

我常說:中國孔、孟之道,對於做人處世、立功、立德,有一種獨特的好處,可是缺乏一幅燦爛<sup>38</sup>美妙的光明遠景,不能鼓舞一般人心嚮往那光明的前途而邁進。可是一般宗教,無論你是多麼的愚癡和年老,它都有一種攝引力,使你向上向善而努力。

所以<u>能夠看經</u>,研究佛法,和拜佛,念佛的,不一定就是真正的信佛或學佛的。真正 的學佛,主要是以三寶為崇高理想的目標,自己不斷的修學,加以佛菩薩的慈悲願力 的攝受,使我們身心融化於三寶中,福慧一天天的增長,一天天接近那崇高的目標。

## (肆) 學佛的切要行解 (pp.16-19)

## ─、總述「信、解、行、證」(p.16)

<u>佛法中,從信仰到證悟,有「解」「行」的修學過程</u>;解是了解,行是實行。佛法的解 行有無量無邊,現在僅舉出扼要的兩點,加以解說。

## 二、別釋「解、行」的修學過程(pp.16-19)

## (一)解門 (pp.16-17)

先說理解方面的:一、「生滅相續」<sup>39</sup>;二、「自他增上」<sup>40</sup>。

## 1、生滅相續 (pp.16-17)

生滅相續,說明了我們的生命,是生滅無常,延續不斷的,也就是「諸行無常」<sup>41</sup>義。 人生從孩童到老年,無時無刻不在演變中,雖然是不斷的變化,後後不同前前,但 永遠相續著,還有他個體的連續性。

擴大範圍來說:<u>今生一期舊的生命結束,新的生命又跟著而來,並不是死了就完了。</u> 就如今晚睡覺,一夜過去,明早再起來一樣。明白了這種道理,才能<u>肯定那業果不</u> 滅的道理。

就現在說:如一人將來的事業,成功或失敗,就看他有否在家庭與學校中,受過良好的教育。又如年輕時,如不肯努力,學會一種技能,不能勤勉的工作,年紀老大時,生活就要成問題。

這一簡單的原理推廣起來,就顯示了今生若不能做一好人,不能積集功德,來生所得的果報,也就不堪設想了。換句話說,<u>要想後生比今生更好,更聰明,更幸福</u>, 今生就得好好地做人。這前後相續,生滅無常義,可以使我們努力向上向善的目標

真理的體現者。但從歸依的心情說,只是敬慕於理想的自己,即悲智和諧而實現真理的自在者。所以學者能自覺自證,三寶即從自己身心中實現,自己又成為後學者的歸依處了。

- 38 燦爛:形容事情或事業輝煌;美好。(《漢語大詞典》(七),p.300)
- <sup>39</sup> 《佛說勝軍王所問經》卷 1 (大正 14,790b9-13):

生滅相續輪轉無有窮盡,皆是無明為因生故。由此即有貪等諸法,若滅無明,貪等不生;貪等既滅,正行得起,離諸過失,此即名為出世間法。

<sup>40</sup> 印順法師,《佛在人間》, p.310:

眾生的生命,是心色和集,又是自他增上,彼此依存,苦樂相關的。人與人(眾生)間有這樣的關切,所以損害他是不合理的;自他既是相依而存的,害他即等於害己。

41《雜阿含經》卷 17 (473 經)(大正 2,121a12-13): 知諸行無常,皆是變易法,故說受悉苦,正覺之所知。

#### 做去。

## 2、自他增上 (p.17)

自他增上,「增上」是有力的、依仗的意思。人類生活於社會上,決不能單獨的存在,必須你依我,我依你,大家互相展轉依持。如子女年齡幼小時,依靠父母撫養教導;等到父母年老,也要依子女侍奉供養。推而廣之,社會上一切農、工、商、政,沒有不是互相依仗而展轉增上的。

依佛法說,範圍更大,宇宙間一切眾生界,與我們都曾有過密切的關係,或者過去 生中做過我們父母兄妹也說不定。<sup>42</sup>只因業感的關係,大家面目全非,才不能互相認 識。

有了這自他增上的了解,就可培養我們一種互助、愛人的美德,進而獲得自他和樂 共存。否則,你害我,我害你,互相欺騙、殘害,要想謀求個人的幸福,世界的和 平,永遠是一個不可能的問題。所以,世界是由我們推動的,要想轉穢土成淨土, 全在乎我們能不能從自他和樂做起而決定。

## (二)行門(pp.17-19)

關於<u>修行的方法</u>,雖然很多,主要的不外:「淨心第一」<sup>43</sup>和「利他為上」<sup>44</sup>。學佛是以佛菩薩為我們理想的目標,主要是要<u>增長福德和智慧</u>,但這必需要自己依著佛陀所說的教法去實行。

42 (1) 《雜阿含經》卷 34 (944 經) (大正 2,241c20-25):

尊告諸比丘:「眾生無始生死,長夜輪轉,不知苦之本際。諸比丘!<u>汝等見諸眾生而生</u> 恐怖,衣毛為竪,當作是念:『我等過去必曾殺生,為傷害者,為惡知識,於無始生死 長夜輪轉,不知苦之本際。』諸比丘!當作是學,斷除諸有,莫令增長。」

(2)《雜阿含經》卷 34 (945 經) (大正 2,241c28-242a6):
世尊告諸比丘:「眾生無始生死,長夜輪轉,不知苦之本際。諸比丘! 若見眾生愛念歡
畫者,當作是念:『如是眾生過去世時,必為我等父母、兄弟、妻子、親屬、師友、知 識,如是長夜生死輪轉,無明所蓋,愛繫其頸,故長夜輪轉,不知苦之本際。』是故, 諸比丘!當如是學,精勤方便,斷除諸有,莫令增長。」

43《中阿含經》卷 41〈1 梵志品〉《161 梵摩經》(大正 1,689a7-10): 善知清淨心,盡脫婬怒癡,成就於三明,以此為三達。遠離不善法,正住第一義,第一世所敬,以此為無著。

44《大智度論》卷 95〈86 平等品〉(大正 25,726b26-c23):

問曰:如餘處菩薩自利益,亦利益眾生,此中何以但說利益眾生,不說自利?自利利人有何答?

答曰:菩薩行善道,為一切眾生,此是實義;餘處說自利,亦利益眾生,是為凡夫人作是說, 然後能行菩薩道。入道人有下、中、上。下者,但為自度故行善法;中者、自為亦為 他;上者、但為他人故行善法。

問曰:是事不然!下者、但自為身,中者、但為眾生,上者、自利亦利他人。若但利他,不能自利,云何言上?

答曰:不然!世間法爾,自供養者不得其福,自害其身而不得罪;以是故,為自身行道,名為下人。一切世人但自利身,不能為他;若自為身行道,是則折減,自為愛著故;若能自捨己樂,但為一切眾生故行善法,是名上人,與一切眾生異故。若但為眾生故行善法,眾生未成就,自利則為具足;若自利益,又為眾生,是為雜行。

#### 1、淨心第一(p.18)

修行的主要内容,要清淨自心。因為我們從無始以來,內心中就被許多貪、瞋、邪見、慢、疑等不良分子所擾亂,有了它們的障礙,我們所作所為皆不能如法合律,使自他得益,所以修行必先淨心。

淨化內心,並不是擺脫一切外緣,什麼也不做、不想。<u>應該做的還是做,應該想的</u> <u>還是想(觀),不過要引起善心,做得更合理,想得更合法,有益於自他才對。</u>這如 剷除田園中蔓草,不但要連根除去,不使它再生長,而且還要培植一些有用的花草, 供人欣賞。<sup>45</sup>

所以佛法說,只修禪定還不能解決生死問題,必須定慧雙修,斷除有漏煩惱才能獲得道果。佛法說:「心淨眾生淨」46;「心淨國土淨」47,都是啟示學佛者應從自己淨化起,進而再擴大到國土和其他眾生。這無論是大乘法和小乘法,都以此「淨心」為學佛的主要內容。48

45 此譬喻可參《中部 21 鋸子譬喻經》。

46 (1)《雜阿含經》卷 10 (267 經) (大正 2,69c3-16):

爾時,世尊告諸比丘:「......諸比丘!當善思惟,觀察於心。所以者何?長夜心為貪欲所染,瞋恚、愚癡所染故。比丘!心惱故眾生惱,心淨故眾生淨。比丘!我不見一色種種如斑色鳥,心復過是。所以者何?彼畜生心種種故色種種。是故比丘!當善思惟,觀察於心.....。」

(2)《維摩詰所說經》卷 1 〈3 弟子品〉(大正 14,541b10-c6)。

47《維摩詰所說經》卷 1〈1 佛國品〉(大正 14,538a21-c15):

佛言:「寶積!眾生之類是菩薩佛土。所以者何?菩薩隨所化眾生而取佛土,隨所調伏眾生而取佛土,隨諸眾生應以何國入佛智慧而取佛土,隨諸眾生應以何國起菩薩根而取佛土。所以者何?菩薩取於淨國,皆為饒益諸眾生故。......隨成就眾生,則佛土淨;隨佛土淨,則說法淨;隨說法淨,則智慧淨;隨智慧淨,則其心淨;隨其心淨,則一切功德淨。是故寶積!若菩薩欲得淨土,當淨其心;隨其心淨,則佛土淨。」

爾時,舍利弗承佛威神作是念:「若菩薩心淨,則佛土淨者,我世尊本為菩薩時,意豈不淨, 而是佛土不淨若此?」

佛知其念,即告之言:「於意云何?日月豈不淨耶?而盲者不見。」對曰:「不也,世尊!是盲者過,非日月咎。」

「舍利弗!眾生罪故,不見如來佛土嚴淨,非如來咎;舍利弗!我此土淨,而汝不見。」爾時,螺髻梵王語舍利弗:「勿作是意,謂此佛土以為不淨。所以者何?我見釋迦牟尼佛土清淨,譬如自在天宮。」

48 印順法師,《佛法概論》,pp.188-189:

自他生存的和樂清淨,不能單著眼於外表的事行。內心會策導我們趨向於合理的行為,或誤趨於不合理的行為,所以內心的是否清淨,是否出於善意,對於自他的和樂清淨,有著深切的關係。那麼,人類的德行,應內向的深刻到內心的淨化,使道德的心能增進擴展而完成。淨化自心的「定慧熏修」,「離惑證真」,達到法的現覺,即德行的深化。由於自心淨化,能從自他關係中得解脫自在,更能實現和樂清淨的人生理想於世間。所以說:「心淨則眾生(有情)淨」。佛法的德行,不但為自他相處,更應從自心而擴大到器世間的淨化,使一切在優美而有秩序的共存中,充滿生意的和諧。所以說:「心淨則國土淨」。佛法的德行,是以自他為本而內淨自心,外淨器界,即是從一般的德行,深化廣化而進展到完善的層次。大體的說:人天的德行是一般的;聲聞的德行,進展到深刻的淨化自心;菩薩的德行,更擴大到國土的嚴淨。

## 2、利他為上 (pp.18-19)

其次講到<u>利他為上</u>:依於自他增上的原則說,個人離開了大眾是無法生存的,要想 自己獲得安樂,必須大家先得安樂。

就家庭說:你是家庭中一員;就社會說:你是社會上一分子。家庭中能幸福,你個人才有幸福之可言;社會上大家能夠和樂,你個人才能獲得真正安寧。

這如注重衛生,如只注意家庭內部的清潔,不注重到家庭四週環境的衛生,這是不 徹底的衛生。

所以<u>小乘行者</u>,專重自利方面,專重自淨其心,自了生死。以大乘說,這是方便行, 不是究竟。菩薩重於利他,無論是一切時,一切處,一件事,一句話,都以利他為 前提。

## 3、結說 (p.19)

淨心第一,還通於二乘;利他為上,才是大乘不共的特色,才更合於佛陀的精神。

## 肆、學佛三要

(《學佛三要》, pp.65-82) 49

## (壹)信願、慈悲、智慧 (pp.65-68)

一、學佛的三大心要:信願、慈悲、智慧

#### (一)總說

#### 1、一切法門,無非為了引導我們趣入佛乘

佛法,非常的高深,非常的廣大!太深了,太廣了,一般人摸不清門徑,真不知道從那裡學起。然而,佛法決不是雜亂無章的,自有他一以貫之<sup>50</sup>的,秩然不亂的宗要。

古來聖者說:一切法門——方便的,究竟的,方便的方便,究竟的究竟,無非為了引 <u>導我們趣入佛乘。或是廻邪向正的(五乘法),或是廻縛向脫的(三乘法),或是廻</u> 小向大的(一乘法):諸佛出世,無非為了此「**大事因緣**」<sup>51</sup>,隨順眾生的根機而<u>淺</u> 說深說,橫說豎說。

所以從學佛的立場說,一切法門,都可說是菩薩的修學歷程,成佛的菩提正道。

<sup>49</sup> 編者依據厚觀法師編於 2015.6.27 的原稿而略為修訂。

<sup>50</sup> 一以貫之:原指 孔子 的忠恕之道貫穿在一切事物中。後亦泛指一種思想或理論貫通始終。 (《漢語大詞典》(一),p.1)

<sup>51 《</sup>法華經》卷 1〈2 方便品〉(大正 9, 7a21-28):

諸佛世尊唯以一大事因緣故出現於世。舍利弗!云何名諸佛世尊唯以一大事因緣故出現於世?諸佛世尊欲令眾生開佛知見使得清淨故出現於世,欲示眾生佛之知見故出現於世,欲令眾生悟佛知見故出現於世,欲令眾生入佛知見道故出現於世。舍利弗!是為諸佛以一大事因緣故出現於世。

#### 2、統攝一切學佛法門的三大綱要

由於不同的時節因緣(時代性),不同的根性習尚,適應眾生的修學方法,不免有千差萬別。然如<u>從不同的方法而進求他的實質,即會明白:佛法決非萬別千差,而是可以三句義來統攝的,統攝而會歸於一道的。不但一大乘如此,五乘與三乘也如此。</u>所以今稱之「學佛三要」,即學佛的三大心要,或統攝一切學佛法門的三大綱要。

所以,<u>這實在是菩薩學行的肝心!</u>古人說得好:「失之則八萬法藏<u>冥若夜遊</u>,得之則十二部經如對白日」。<sup>54</sup>

#### (二)別釋

#### 1、信願(一切智智相應作意)

一、一切智智或名無上菩提,是以正覺為本的究竟圓滿的佛德。

學者的心心念念,與無上菩提相應。

信得諸佛確實有無上菩提,無上菩提確實有殊勝德相、無邊德用。

信得無上菩提,而生起對於無上菩提的「願樂」,發心求證無上菩提。

這一切智智的相應作意,即菩提(信)願---願菩提心的別名。

## 2、慈悲(大悲為上首)

二、大悲,簡要說為悲,中說為慈悲,廣說為慈、悲、喜、捨。

見眾生的苦痛而想度脫他,是悲;

見眾生的沒有福樂而想成就他,是慈。

菩薩的種種修學,從慈悲心出發,以慈悲心為前提。「菩薩但從大悲生,不從餘善生」。 55沒有慈悲,一切福德、智慧,都算不得菩薩行。

所以,大(慈)悲心,實在是菩薩行的心中之心!

## 3、智慧(無所得為方便)

三、無所得是般若慧,不住一切相的真(勝義)空見。

孕育於悲願中而成長的空慧,不是沈空滯寂,是善巧的大方便。

有了這,才能成就慈悲行,才能成就無上菩提果。

善現!云何布施波羅蜜多?若菩薩摩訶薩以一切智智相應作意,大悲為首,用無所得而為方便,自捨一切內外所有,亦勸他捨內外所有,持此善根與一切有情同共迴向一切智智。善現! 是為菩薩摩訶薩布施波羅蜜多。

<sup>&</sup>lt;sup>52</sup>《大般若波羅蜜多經》卷 413〈16 三摩地品〉(大正 7,72c9-14):

<sup>53</sup> 參考印順法師, 《佛法概論》, pp.257-258。

<sup>54 [</sup> 隋 ] 吉藏《中觀論疏》卷 2〈1 因緣品〉(大正 42,20b1-3)。

<sup>55 [</sup>隋] 吉藏,《十二門論疏》卷上(大正42,179a8-9): 菩提心唯從大悲生,不從餘善生,故菩薩以大悲為本。

## (三) 小結

所以,這三句是<u>菩提願,大悲心,性空慧</u>,為菩薩道的真實內容,菩薩所以成為菩薩 的真實功德!

#### 二、菩薩行的三大宗要,含攝人、天、二乘而又超勝之

從菩薩學行的特勝說,大菩提願,大慈悲心,大般若慧,是超過一切人、天、二乘的。然從含攝一切善法說,那麼<sup>III</sup>人天行中,是「希聖希天」<sup>56</sup>,對於「真美善」的思慕。二乘行中,是向涅槃(菩提)的正法欲——出離心。菩薩行即大菩提願。

又,<sup>[2]</sup>人天行中,是「眾生緣慈」。二乘行中,是「法緣慈」。菩薩行即「無所緣慈」。<sup>57</sup> 又,<sup>[3]</sup>人天行中,是世俗智慧。二乘行中,是偏真智慧。菩薩行即無分別智(無分別根本智,無分別後得智)。

<u>從對境所起的心行來說</u>,非常不同;如<u>從心行的性質來說</u>,這不外乎信願、慈悲、智慧。所以<u>菩薩行的三大宗要,超勝一切,又含容得世出世間的一切善法,會歸於一菩</u> <u>薩行。</u>

| 法體 | 人天行   | 二乘行         | 菩薩行        |
|----|-------|-------------|------------|
| 信願 | 一希聖希天 | •出離心        | ··菩提願      |
| 慈悲 | 眾生緣慈  | ··法緣慈······ | …慈悲心 (無緣慈) |
| 智慧 | 世俗智慧  | ··偏真智慧····· | ··般若智      |

我們發心學佛,不論在家出家,都要從菩薩心行去修學,學菩薩才能成佛。菩薩行的 真實功德,是所說的三大心要。

我們應反省自問:我修習了沒有?我向這三方面去修學沒有?如沒有也算修學大乘的菩薩嗎?我們要自己警策自己,向菩薩看齊!

## (貳)儒、耶、佛<sup>58</sup> (pp.68-71)

#### 一、總說

<sup>56 《</sup>四庫全書·經部·易類·易箋》卷3:「若夫人之進德修業,則利乎日進不已,希賢希聖 希天,無可止之境。」

<sup>&</sup>lt;sup>57</sup> (1) 《大智度論》卷 20 〈1 序品〉(大正 25, 209b25-c14)。

<sup>(2) 《</sup>瑜伽師地論》卷 44〈16 供養親近無量品〉(大正 30,535c7-18,535c24-28)。

<sup>&</sup>lt;sup>58</sup> 儒家------智、仁、勇--------精神與菩薩行相近,但不夠深廣,勇德不能充分發揮。 耶教------信、望、愛,而缺智慧------近於信願、慈悲,缺智慧。

淨土真宗--主張但憑信願往生---------與因信得救的耶教,最為相近。

聲聞行-----信行人、法行人------重信、智,而慈悲不足。

菩薩行-----信願、慈悲、智慧-------圓滿而究竟。

菩薩學行的宗要,是大乘的信願、慈悲、智慧。這本是依人心的本能而淨化深化,所以世間也有多少類似的。然每每執一概全,或得此失彼,不能完美的具足,這可以從儒、耶等教來比觀。

#### 二、從儒、耶等教來比觀

## |(一)儒家:智、仁、勇三達德|

代表中國固有文化主流的儒宗,<u>智、仁、勇</u>為三達德。<sup>59</sup>大概的說:智近於智慧,仁 近於慈悲,勇近於信願。

佛法中說:「信為欲依,欲為勤(精進)依。」<sup>60</sup>依止真切的信心,會引起真誠的願欲, 有真誠的願欲,自然會起勇猛精進的實行。由信而願,由願而勇進,為從信仰而生力量的一貫發展。精進勇猛,雖是遍於一切善行的,但要從信願的引發而來。

儒家過分著重庸常的人行,缺乏豐富的想像,信願難得真切,勇德也就不能充分的發揮。由於「希賢」、「希聖」,由於「天理」、「良心」,由於「畏天命,畏聖人,畏大人之言」<sup>61</sup>:從此信願而來的「知恥近乎勇」,難於普及到一般平民,也遠不及「希天」,「願成佛道」的來得強而有力。

在儒文——理學復興陶冶下的中國民族,日趨於萎靡衰弱;不能從信願中策發勇德, 缺乏堅韌的、強毅的、生死以之的熱忱。無論從人性的發揚,中國民族的復興來說, 對於策發真切的信願而重視勇德,為儒者值得首先注意的要著。

## (二)耶教:信、望、愛

代表西方近代精神的耶教(天主,基督)也有三要:<u>信,望,愛</u>。耶教是神本的,信仰神,因信神而有希望,因神愛人而自己也要愛人。

一切以神為出發,當然與佛法相差很遠。然<u>大體的說,信與望,等於信願;愛近於慈</u>悲。耶教所缺少的,是智慧。

雖然現在也有標榜合理的信仰,理性的信仰,而耶教的本質,在宗教中,是不重智慧的。亞當夏娃的偷食禁果,眼目明亮,代表著人類的自覺,知識的開展。這在神教看來,是罪惡,是死亡的根源。

耶教與西方的正統文明,由於智識進展,科學的輝煌成就,開始大動搖。科學與神教脫節,產生充滿了宗教情緒——信願,而進行徹底反宗教的政治暴行。從人類的德性說,從中國與世界的前途說,耶教德性的偏頗,非徹底改造,難於長存於進步社會的人心。

60(1)安慧菩薩糅,〔唐〕玄奘譯,《大乘阿毘達磨雜集論》卷 10〈1 決擇分中諦品〉(大正 31,740a20):「欲為精進依,信為欲因。」

(2) [唐] 窺基,《大般若波羅蜜多經般若理趣分述讚》卷1(大正33,27c25-26): 信為欲依,欲為精進依,故入一切法欲為根本。

<sup>59《</sup>禮記譯解·中庸》:「知、仁、勇三者,天下之達德也。」

<sup>61(1)《</sup>禮記·中庸》:「子曰:『君子畏天命,畏大人,畏聖人之言。小人不知天命而不畏也,狎大人,侮聖人之言。』」

<sup>(2)</sup>畏(メヘハ):有敬重,心服之意思。(《漢語大詞典》(七),p.1310)

## 三、佛教:信願、慈悲、智慧

## (一) 聲聞行: 有重信的信行人、重智的法行人, 缺慈悲

佛教中,如來方便教化的聲聞行,慈悲心未免薄弱。有重信的信行人,重智的法行人, 而沒有重悲的悲行人。這與耶教恰好相反,<u>耶教重信愛而缺智慧,聲聞行重信智而慈</u> 悲不足,都是偏而不圓備的。

## (二)大乘菩薩行的宗要,是信願、慈悲、智慧的總和,完整的協調

代表圓滿而究竟的大乘菩薩行,以三義為菩薩學行的宗本,為不容疑的定論;儒家雖 不夠深廣,而三達德的精神,與菩薩行最為相近。

中國大乘佛教的<u>淨土宗</u>(多少淵源於印度,而實完成於中國),也有三要:<u>信,願,</u> 行。信願行的序列,實為依信起願,依願而勤行的過程。<u>行是勤行,沒有含攝慈悲與</u> 智慧。一分的淨土行者,專以口稱南無阿彌陀佛為行,不修智慧;慈悲行,也要等到 很遠的再來人間(娑婆)。

從大乘的宗要去看,這是由於獨到的偏頗發揮,忽略了大乘正道的完整性。淨土宗傳到日本,日本是典型的神的國家。淨土宗適應他而蛻化為真宗,主張但憑信願往生,連持名也認為不重要。這與因信得救的耶教,最為相近。然而,我們要知道,<u>菩薩行</u>的宗要,是信願、慈悲、智慧的總和,完整的協調。

## (參)入門、登堂、入室 (pp.71-74)

#### 一、入門:智慧門、信願門、慈悲門

菩薩學行的三要,是不可顧此失彼的。然初學時,不妨從一門(或二門)而來。 有的好為哲學、心理學、論理學等學理的探討,接觸到佛法,認識了佛法的正確深奧, 因而發心學佛,這是從智慧門人。

有的多為社會福利事業,樂於為善,與佛教的人事相接近,讚仰佛法的慈悲,因而發心學佛,這是從<u>慈悲門人</u>。

有的崇仰三寶功德的不可思議,或由於佛菩薩的感應,因而發心學佛,這是從<u>信願門</u> 入。

初學的從不同方便而來,是由於眾生的根性不同。

大概的說:貪行人從慈悲門入,瞋行人從智慧門入,癡行人從信願門入。

## 二、登堂:三事(信、悲、智)齊修

然而,進入佛門,修學佛法,不能永遠滯留於這樣的階段。如久學佛法,十年,廿年, 老是這樣,這會發生不良的後果。

#### (一)信與智

#### 1、總述

如聲聞法中,有重信的信行人,重智的法行人,也不過由於根性的偏重不同,決非有信無智,或<u>有智無信</u>的。《大涅槃經》與《大毘婆沙論》,都一致說到:「<u>有信無智,</u>增長愚癡,有智無信,增長邪見。」 $^{62}$ 

<sup>62 (1) 《</sup>大般涅槃經》卷 36 (12 迦葉菩薩品) (大正 12,580b18-20)。

#### 2、別釋

#### (1) 有信無智

如<u>但憑信仰而不求甚解,不修智慧</u>,對於所信的三寶,所學的法門,莫名其妙,這不能得學佛的真實利益。

這樣的修學,在他們的心目中,<u>信佛與鬼神崇拜,並無多大差別,不過是愚癡的信</u>仰——迷信。現代的中國佛教界,也儘多這一流。

## (2) 有智無信

如有智而無信,危險更大!龍樹說:「<u>信戒無基,憶想取一空,是為邪空</u>。」<sup>63</sup>邪見 說空,撥無因果,都由於自作聰明,於三寶清淨功德不能生淨信而來。

#### (3) 小結

迷信的過失還小,邪見會令人墮地獄。這可見信與智一定要雙修,不能偏失的。

#### (二)智與悲

#### 1、總述

又如大乘中有<u>智增上菩薩</u>,悲增上菩薩,也只是增上(著重)而已。如有智無悲, 有悲無智,根本不成菩薩行。

#### 2、別釋

#### (1) 有智無悲

就是悲智雙修,如悲願的功德力不足,而急急的求智證,求解脫,一定要墮落小乘。

## (2) 有悲無智

如慈悲心切而智慧不足,在菩薩的修學過程中,要成為「敗壞菩薩」64,退墮凡外。

#### (2) 《大毘婆沙論》卷 6 (大正 27, 26c17-21):

雖有智慧而闕淨信,無信之慧增長諂曲。.....雖有淨信而闕智慧,無慧之信增長愚癡。 <sup>63</sup>《大智度論》卷 18〈1 序品〉(大正 25, 194a15-25):

觀真空人,先有無量布施、持戒、禪定,其心柔軟,諸結使薄,然後得真空;邪見中無此事, 但欲以憶想分別,邪心取空。.....無智人聞空解脫門,不行諸功德,但欲得空,是為邪見, 斷諸善根。

64(1)《大智度論》卷 29(1 序品)(大正 25, 271a29-b6):

敗壞菩薩者,本發阿耨多羅三藐三菩提心,不遇善緣,五蓋覆心,行雜行,轉身受大富貴,或作國王,或大鬼神王、龍王等。以本造身、口、意惡業不清淨故,不得生諸佛前,及天上、人中無罪處,是名為敗壞菩薩。如是人雖失菩薩心,先世因緣故,猶好布施;多惱眾生,劫奪非法取財以用作福。

- (2)《大智度論》卷 36〈3 習相應品〉(大正 25,323c8-11): 敗壞菩薩,亦有悲心,治以國法,無所貪利,雖有所惱,所安者多,治一惡人,以成一家。 如是立法,人雖不名為清淨菩薩,得名敗壞菩薩。
- (3)《十住毘婆沙論》卷 4 〈8 阿惟越致相品〉(大正 26,38b20-c29):

問曰:所說敗壞者其相云何?

答曰:若無有志幹,好樂下劣法,深著名利養,其心不端直。

**恪護於他家**,不信樂空法,但貴諸言說,是名敗壞相。.....

是名敗壞相。若人發菩提心,有如是相者,當知是敗壞菩薩。敗壞名不調順,譬如最弊惡馬名為敗壞,但有馬名無有馬用;敗壞菩薩亦如是,但有空名無有實行,

因為離了無所得為方便,菩薩行是不會成就的。

#### (三)入門可從一門入,登堂必須三事齊修

所以,初入佛門,雖可從一門而來;但想升階登堂,學菩薩正行,必須三事齊修。這三者,能互相助成,互相推進,逐漸的引導行人,進入更高的階段。<sup>65</sup>

## 三、入室:信、悲、智無二無別,無偏無缺

等到深入佛法的究竟奧室<sup>66</sup>,三者是無二無別的一味圓滿,無所偏,也無所缺少。這或者名為大菩提,或者名為大涅槃,即是究竟成佛。

或者以為:佛法不妨一門深入,那裡一定要三事齊修?這是誤會了!<u>如真能一門深入,</u> 必然了解一切功德的相關性,相助相成的完整性。一門深入,只是從一門出發,以此 一門為中心而統攝一切,決非捨其他的功德而不修。

我們學菩薩行,求成佛果,難道佛與菩薩,是有信無智,有智無悲的嗎?佛是一切功 德圓滿的尊稱,我們學佛,也應以佛德的崇高圓滿為理想而向前修學!

## (肆)發心、修行、證得(pp.74-77)

#### 一、儒者、聲聞與耶教是三事偏缺的結果

真發菩提心,真修菩薩行,對於大乘要道的信願、慈悲、智慧,即使有些偏重,也必 然是具足的。

因為離了大乘的信願,會近於儒者的「仁」、「智」。

離了大乘的慈悲,會同於聲聞的「信」、「智」。

離了大乘的智慧,大體會同於耶教的「信」、「愛」。

真能表達佛教的真諦,成為人間的無上法門,唯有大乘菩薩行——信願、慈悲、智慧的 總和,從相助相成而到達圓修圓證。

## 二、菩薩道之歷程:般若道與方便道

#### (一) 般若道

三事是不可偏缺的,然在修學過程中,有著一定的進修次第;從重此而進向重彼,次 第進修到完成的學程。從凡夫的心境而開始修學,一定要知道先後次第。如誇談圓融, 一切一切,只是口頭爽快,事實會證明什麼也不成就的。<u>菩薩道的歷程,經論說得很</u> 多,大體可分為二道——般若道,方便道。<sup>67</sup>

凡夫初學菩薩行,首先要<u>發菩提心。</u>發菩提心,才進入菩薩的學程,這是重於<u>信願</u>的。 發心以後,進入修行階段。菩薩行,以利他為主,修集一切福德智慧,決不是但為自

#### 若人不欲作敗壞菩薩者,當除惡法隨法受名。

- 65 參考印順法師,《教制教典與教學》,p.181。
- 66 奥室:內室;深宅。(《漢語大詞典》(二), p.1553)
- 67 印順法師,《般若經講記》(p.16):

從初發心,修空無我慧,到入見道,證聖位,這一階段重在通達性空離相,所以名般若道。 徹悟法性無相後,進入修道,一直到佛果,這一階段主要為菩薩的方便度生,所以名方便道。 依《智論》說:發心到七地是般若道——餘宗作八地,八地以上是方便道。般若為道體,方便 即般若所起的巧用。 己,這是重於慈悲的。

等到福智資糧具足,悲慧平等<sup>68</sup>,這才能智證平等法性,那是重在<u>般若</u>(無生法忍<sup>69</sup>) 了。

## (二)方便道

上來是菩薩般若道的進修過程——發心,修行,證得。

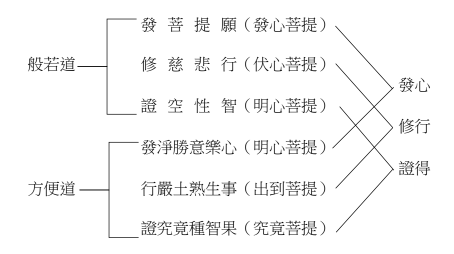
般若的證入空性,在菩薩道的進修中,即是方便道的發心。這是勝義菩提心,信智合一,名為「證淨」。

此後,菩薩著重於度脫眾生,莊嚴國土;著重於不離智慧的慈悲大行。

到圓滿時,究竟證得無上菩提——一切智智,也可說是智的證得。

這是方便道的進修歷程——發心,修行,智證。

合此二道,一共有五位<sup>70</sup>。這是菩薩進修的必然程序,值得我們學菩薩行的深切記取!



<sup>68《</sup>大智度論》卷 27〈1 序品〉(大正 25, 262c17-22):

「方便」者,具足般若波羅蜜故,知諸法空;大悲心故,憐愍眾生;於是二法,以方便力不生染著。雖知諸法空;方便力故,亦不捨眾生;雖不捨眾生,亦知諸法實空。若於是二事等,即得入菩薩位。如聲聞人,於定慧二法等故,是時即得入正位。

69《大智度論》卷 27〈1 序品〉(大正 25, 261c22-27):

今當如實說:菩薩得無生法忍,煩惱已盡;習氣未除故,因習氣受,及法性生身,能自在化生。有大慈悲為眾生故,亦為滿本願故,還來世間具足成就餘殘佛法故;十地滿,坐道場, 以無礙解脫力故,得一切智、一切種智,斷煩惱習。

<sup>70</sup>《大智度論》卷 53〈26 無生品〉(大正 25,438a3-13):

#### 復有五種菩提:

一者、名「發心菩提」,於無量生死中發心,為阿耨多羅三藐三菩提故,名為菩提,此因中 說果。

二者、名「伏心菩提」,折諸煩惱,降伏其心,行諸波羅蜜。

三者、名「明心菩提」,觀三世諸法本末總相、別相,分別籌量,得諸法實相,畢竟清淨, 所謂般若波羅蜜相。

四者、名「出到菩提」,於般若波羅蜜中得方便力故,亦不著般若波羅蜜,滅一切煩惱,見一切十方諸佛,得無生法忍,出三界,到薩婆若。

五者、名「無上菩提」,坐道場,斷煩惱習,得阿耨多羅三藐三菩提。

#### (伍)念佛、吃素、誦經 (pp.77-81)

## 一、總說

信願,慈悲,智慧,為菩薩行的宗要。無量法門的種種修習,即等於三要的進修。這是非常深廣的,現在且說<u>初學者的初方便。念佛,吃素,誦經</u>,幾乎是<u>中國佛教徒的</u>主要行持,而實是菩薩行的初方便之一。

#### 二、別說

#### (一)念佛引發信願

## 1、從佛的無邊功德起仰信,是極為有力的方便

念佛的意義與力用,當然不止一端<sup>71</sup>,然主要在策發信願。菩薩信願,是發菩提心,一切智智相應作意。於無上菩提起信願,並不容易。無上菩提是佛所圓證的,佛是無上菩提——一切智智的實證者。

佛有無邊相好,無邊威力;有一切智慧,無比的慈悲。從修菩薩行以來,有種種不能說盡的,自利利他的功德。這樣的崇仰佛,<u>念念以佛(因佛說法,因佛法有僧,即攝盡三寶)為皈敬處</u>,以佛為我們的理想模範。尊仰他的功德,感激他的慈悲;從此策發信願而學佛,極為有力。

大乘經廣說念佛,讚歎發菩提心,都是著重於此。<u>念佛,是念佛功德(智德,斷德,</u> <u>恩德)<sup>72</sup>,念佛相好,念佛實相,念佛的清淨世界</u>。擴而充之,如禮佛,讚佛,供養 佛,於佛前懺悔,隨喜佛的功德,勸請佛說法及住世,這都是廣義的念佛法門。<sup>73</sup>

世尊智斷二德皆具足故,自利圓滿。恩德備故,利他圓滿。所以者何?

一切種冥皆永滅故,智德圓滿。諸境界冥亦永滅故,斷德圓滿。授正教手拔眾生出生死 泥故,恩德圓滿。

聲聞、獨覺,雖破諸冥,而猶未能滅一切種,故不成就一切種智,未得所有無知差別, 不行智故,意樂隨眠智等闕故,不能如理濟拔有情,自利利他德未滿故,雖有聖德而不 名師。

唯佛世尊二德圓滿,無倒濟拔一切有情,成就希奇廣大名稱,位居尊極,獨號大師。

(2) 印順法師《成佛之道(增註本)》, pp.17-18:

再依古代聖者的讚佛法,以三德來讚佛。

佛的「智」慧,究竟「圓」滿,不但覺了一切法的本性,也覺察一切法的特性,形態,作用,關係等;覺了現在,也覺了過去,未來。從種種方面,覺了一切法的種種相,所以佛名一切種智。眾生的苦痛,不能解決,無非是愚昧作怪。佛的智慧圓滿,所以不但自己解脫,也能以無量的方便善巧(智慧的妙用)來解脫眾生。這是讚佛的智德圓滿。佛陀救苦的大「悲」心,不限於一人,一事,一族,一地區,一世界,而遍為一切世界,一切眾生,一切苦難而發心。悲心的深切,徹骨徹髓,真是「無」所不用其「極」。因位菩薩,如觀音,地藏等,已經是大悲大願到了不得,何況佛果呢!這是讚佛的恩德圓滿。

有的智慧高而悲心薄;有的重悲愛而不重智慧;有的悲智並重,但由於內心的煩惱雜染,還不能徹底清淨,所以算不得究竟。唯有如來,「斷」盡一切煩惱——理障,事「障」,甚至「無」有絲毫「餘習」。這是讚佛的斷德圓滿。

什麼叫餘習?就是無始以來,久習煩惱的慣習性。佛弟子阿羅漢,煩惱都斷了,習氣還

<sup>71</sup> 一端: 2.指事情的一點或一個方面。(《漢語大詞典》(一), p.1)

<sup>&</sup>lt;sup>72</sup> (1) 《阿毘達磨順正理論》卷 1 (大正 29,329a15-25):

#### 2、為攝護信增上菩薩而別開易行道

《智度論》說:有菩薩以信(願)精進入佛法,樂集佛功德。<sup>74</sup>這是大乘中的<u>信增上</u>菩薩,為此別開易行道。

然<u>易行道也就是難行道(智、悲)的方便,所以《十住毘婆沙論》說:初學者,修</u> 念佛,懺悔,勸請等法,心得清淨,信心增長,從此能修智慧,慈悲等深法。<sup>75</sup>

《起信論》說:「眾生初學是法,欲求正信,其心怯弱」,<sup>76</sup>因此教他「專意念佛」, 可以「攝護信心」,不致退失。

## 3、小結

念佛的第一義,在乎策發信願,未生的令生,已生的不失,增長。念佛為心念——緣 佛的功德而專念不捨,是策發信願的妙方便。像一般的口頭念佛,那是方便的方便 了。

## (二) 吃素長養慈悲

喫素,應正名為不食肉,這是中國佛教的傳統美德。學佛,本不一定是不食肉的。如 錫蘭等南方佛教徒,西藏、日本佛教徒,都是肉食的。

中國的一分佛教徒,以為喫素是小乘,大乘是不在乎的,這是根本錯誤!不食肉,為 大乘佛教——《楞伽經》<sup>77</sup>,《涅槃經》<sup>78</sup>,《央掘摩羅經》<sup>79</sup>等所特別主張的。不食肉

有餘留的。所以有的還要罵人(罵慣了,脫口而出,連自己都不覺得),有的還會蹦蹦跳跳,有的還是堅執己見。唯有佛,才能將煩惱與餘習完全斷盡,這才是最清淨,最聖潔!基督教徒,每說耶和華是聖潔的,其實,他動不動就發怒,殺人千千萬萬,甚至用洪水來淹沒地球,幾乎連人類和動物都斷了種。狂慢凶狠到這步田地,還能說聖潔嗎?我們歸信佛,不是迷信,也不是為了與佛有什麼同族等關係。佛教徒是,誰能圓滿一切功德,我們就歸敬誰。真能究竟圓滿一切功德的,唯有佛,所以我們要歸依他,不歸依外道的天神。

- 73 參考印順法師,《佛法是救世之光》〈二一、廣大的易行道〉,pp.235-237。
- 74《大智度論》卷 38〈4 往生品〉(大正 25,342a28-b5):

問曰:菩薩法應度眾生,何以但至清淨無量壽佛世界中?

答曰:菩薩有二種:一者、有慈悲心,多為眾生;二者、多集諸佛功德。樂多集諸佛功德 者,至一乘清淨無量壽世界;好多為眾生者,至無佛法眾處,讚歎三寶之音,如後章說。

<sup>75</sup>《十住毘婆沙論》卷 6〈12 分別布施品〉(大正 26,49b14-17):

菩薩以懺悔、勸請、隨喜、迴向故,福力轉增,心調柔軟,於諸佛無量功德清淨第一,凡夫所不信而能信受,及諸大菩薩清淨大行,希有難事亦能信受。

76《大乘起信論》卷 1(大正 32,583a12-17):

眾生初學是法欲求正信,其心怯弱。以住於此娑婆世界,自畏不能常值諸佛、親承供養。懼 謂信心難可成就,意欲退者,當知如來有勝方便攝護信心。謂以專意念佛因緣,隨願得生他 方佛土,常見於佛永離惡道。

- "《楞伽阿跋多羅寶經》卷 4〈一切佛語心品〉(大正 16,513c11-14):
  - 佛告大慧:「有無量因緣不應食肉,然我今當為汝略說。謂:一切眾生從本已來,展轉因緣, 常為六親,以親想故,不應食肉。」
- <sup>78</sup>《大般涅槃經》卷 4〈4 如來性品〉(大正 12,386a11-16):

佛讚迦葉:「善哉善哉!汝今乃能善知我意,護法菩薩應當如是。善男子,從今日始不聽聲聞弟子食肉,若受檀越信施之時,應觀是食如子肉想。」迦葉菩薩復白佛言:「世尊,云何

<u>的意義與力用,當然也有種種,但主要為長養慈悲</u>。如說:「食肉斷大悲種」。菩薩應利濟一切眾生,救一切眾生苦,而現在竟忍心去殺害他,吞食他,試問慈悲心何在?菩薩行以慈悲為本,所以大乘法中,不食肉為當然的結論。消極的不食肉,積極的放生——救護眾生命,實為長養悲心的方便行。

#### (三) 誦經引發智慧

誦經,不求甚解的誦經,驀直<sup>80</sup>地誦下去,也是修行方便。這雖有別種功用,主要是引生智慧的前方便。<u>智慧的修學(真般若是現證),有聞、思、修三慧,這又開為十正法行:書寫,(經典的)供養,流傳,聽受,轉讀,教他,習誦,解說,思擇,修習。</u><sup>81</sup>前八行,都是聞慧與聞慧的方便。如從前的私塾<sup>82</sup>,起初熟讀熟背,其後才為他講解,明了義理。不求甚解的誦經,如初學的熟讀熟背,也可為進求義解的——聞慧的方便。<sup>83</sup>

#### 三、總結

#### |(一)形式上的念佛、吃素、誦經

中國佛教徒所修的一般法門,念佛,吃素(放生),誦經,確為菩薩行的初方便。這 是初方便,為了增長大乘的信願,慈悲,智慧而修學。

然修學者,每以誦經為功德,反輕視義理的研究,這就失去了慧學方便的作用。

素食放生的,儘管吃素放生,於現實人間的種種苦迫,少有能本著慈悲而起來救護。著重了愛護眾生,忽略了愛護人類,本末顛倒,實由於不知意義,沒有能長養慈悲。

比較的說,念佛還多少能培養信心,但一般的流於迷信,少數的急求自了,真能由此 而策發起<u>上求佛道,下化眾生</u>的菩薩信願,引出自利利他,為法為人的大願精進,也 就太難得了!

#### (二)念佛,吃素,誦經的真正目的

念佛,吃素,誦經,是菩薩行的勝方便,但由於不求智慧,慈悲薄弱,偏於信仰,弄得善巧的方便法門,都不曾能盡到方便的功用。這真是中國佛教的悲哀,衰落的根源!這是不成菩薩行(難得入門)的,不能實現佛法大用的。還不夠救自己,更說不上救世了。

如來不聽食肉?」「善男子!夫食肉者斷大慈種。」

佛言:「如是。一切眾生無始生死生生輪轉,無非父母兄弟姊妹,猶如伎兒變易無常,自肉 他肉則是一肉,是故諸佛悉不食肉。復次,文殊師利!一切眾生界、我界即是一界,所宅之 肉即是一肉,是故諸佛悉不食肉。」

<sup>79《</sup>央掘魔羅經》卷 4 (大正 2,540c23-27):

<sup>80</sup> 驀直:一徑;筆直。(《漢語大詞典》(十二), p.867)

<sup>&</sup>lt;sup>81</sup>《大般若波羅蜜多經》卷 573〈17 付囑品〉(大正 7,963a8-19);《佛說無上依經》卷 2 〈7 囑累品〉(大正 16,477b19-c14)。

<sup>82</sup> 私塾:指 中國 舊時家庭、宗族或教師自己設立的教學機構,為私學之一種。(《漢語大詞典》(八),p.11)

<sup>83</sup> 參考印順法師,《初期大乘佛教之起源與開展》第八章,pp.522-523。

學佛學菩薩行,必須從這些妙方便中,認清目的。<u>我們不是為念佛而念佛,為喫素而</u> <u>喫素,為誦經而誦經,我們是為了策發信願而念佛,長養慈悲而吃素,為了引生智慧</u> 而誦經。這是方法,目的在信願、慈悲、智慧的進修。

所以真心學佛,學修菩薩行的,要從念佛中策發<u>上求佛道,下化眾生</u>的大願精進。 從喫素放生中,長養慈悲,去做種種有益人世的福利事業。

從誦經中,進一步的研求義理,引發智慧。

這樣,才盡到了初方便的力用,奠定了菩薩學的初基。這還不過是「千里之行,始於 足下」<sup>84</sup>的開步走,無邊的深廣法門,應從此邁步而向前直進!

24

<sup>84《</sup>老子》:「九層之臺,起於累土;千里之行,始於足下。」