2019 夏季佛法度假後續課程 7/13/2019~8/7/2019

# 《初期大乘佛教之起源與開展》

# 華嚴法門概說 (二)

(pp. 1026–1038)

釋長慈 (2019.7.4)

# 貳、毘盧遮那佛與華藏莊嚴世界海 (pp. 1026-1038)

- 一、華嚴法門的特色 (pp. 1026-1027)
  - (一)標舉佛與佛土,開示菩薩行的特色

#### 1、總述特質

- ◎毘盧遮那(Vairocana)與華藏莊嚴世界海(Kusumatala-garbha-vyūhâlaṃkāra-lokadhātu-samudra),可說代表了「華嚴法門」的特色。
- ◎圓滿的、最清淨的佛與佛土,作為學佛者仰望的理想;然後發心,修菩薩行;成就不 思議的佛功德。

#### 2、相較於其他法門

- ◎這是**以佛與佛土為前提的**,與「**般若法門」、「文殊法門」的著重菩薩行**不同。
- ◎「淨土法門」也是以佛與佛土為前提的,但<u>《阿彌陀經</u>》<u>重在念佛往生</u>,<u>《阿閦佛國</u> 經》是以阿閦(Akşobhya)菩薩的願行為典範的。

#### 3、結

※所以標舉佛與佛土,開 (p. 1027) **示菩薩行的**,成為「華嚴法門」的特色。

## (二)在般若、淨土、文殊等法門的興盛中完成而出現於佛教界

著重佛與佛土的思想,應該是與大乘法門同時展開的,但成為「華嚴法門」那樣,就不能不說是,要在「般若法門」、「淨土法門」、「文殊法門」的興盛中,才能完成而出現於佛教界。

## 二、華嚴法門的佛陀觀與佛土觀 (pp. 1027-1036)

# (一)原始佛教的佛陀觀與佛土觀 (p. 1027)

釋迦佛的教化,「心雜染故有情雜染,心清淨故有情清淨」,「重在離染解脫的實踐。 偶然提到些世界情況,也是當時印度的一般傳說。

- ◎《大本經》說七佛因緣,說到了佛世的時劫與壽命。2
- ◎《轉輪聖王修行經》說彌勒(Maitreya)未來成佛,國土非常清淨,壽長八萬歲。3

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup> [原書 p. 1036 註 1]《成唯識論》卷 4(大正 31, 18c24-25)。所引契經,出《雜阿含經》卷 10 (267 經)(大正 2, 69c)。

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup> [原書 p. 1037 註 2]《長阿含經》卷 1《大本經》(大正 1,1c-2a)。

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup> [原書 p. 1037 註 3]《長阿含經》卷 7《轉輪聖王修行經》(大正 1,41c-42a)。

- ◎《說本經》為彌勒授記,國土清淨。4
- ※《阿含經》的傳說,佛與佛土相關聯,及佛淨土說,表示了佛弟子的不滿現實,注意國土,有了清淨國土的理想。

# (二) 大眾部系理想的佛陀觀與佛土觀 (pp. 1027-1029)

### 1、佛教界公認的世界結構

現前的世界——三千大千世界,是佛教界公認的世界結構。

- ⊙世界單位,是以須彌(Sumeru)山為中心的。須彌山外的大海中,有四大洲;我們所住的,是山南的閻浮提洲(Jambudvīpa)。須彌山腰有日與月;以上是天界;大力鬼神,大抵依須彌山(或山下海中)而住。這樣的「一(個)四天下」──四洲等,是世界單位。
- ○一千個四天下、日月等,名為「小千世界」。
- ⊙一千個小千世界,名「中千世界」。
- ⊙一千個中千世界,名「大千世界」,或稱「三千大千世界」。大千世界,有百俱胝(kotī) 四天下、日月等。或譯為「百億」、「萬億」,其實是 1,000,000,000 個四天下。

### 2、邁向於理想佛陀觀的幾項問題點

### (1) 釋尊出於南洲及稱娑婆教主所引起的問題

- ◎我們這個大千世界,叫娑婆(Sahā)世界,是釋迦佛教化的佛土。原始佛教大概沒有發現問題,但問題卻緊迫而來。(p. 1028)
- ◎<u>釋迦佛在我們這個世界的閻浮提洲成佛,既以三千大千世界為教化區,那其餘世界的</u> 南洲,有沒有佛出世呢?如《攝大乘論(世親)釋》說:「若諸異部作如是執:佛唯 一處真證等覺,餘方現化施作佛事。」<sup>5</sup>
  - 一般部派,大抵以為:釋迦佛在這個世界成佛,是真的現證正覺,其他的四天下,是以化身示現成佛的。
- ◎這是不能使人滿意的!這是自我中心的看法,在其他四天下,難道不能說,只有自己 這裏,才是真實成佛嗎?總不能說都是真實的;如都是示現的,那誰是真佛呢!這是 從佛出現於這個世界的南洲,又說是娑婆教主所引起的問題。

#### (2) 佛身為無漏

同時,釋迦佛歷劫修行,怎麼會壽長八十,有病,食馬麥,有人誹毀破壞呢?6

- ⊙或解說為宿業的罪報,也不能滿足一般佛弟子的信仰情操。
- ○於是或說「佛身無漏」,也解說為佛的示現。<sup>7</sup>

<sup>4 [</sup>原書 p. 1037 註 4]《中阿含經》卷 13《說本經》(大正 1,509c-511a)。

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup> [原書 p. 1037 註 5]《攝大乘論釋》卷 10 (大正 31,379a)。

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup> [原書 p. 1037 註 6]如《大智度論》卷 9 說(大正 25, 121c-122b)。

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup> 參閱印順導師《初期大乘佛教之起源與開展》第三章,pp. 166–168;第六章,pp. 360–361。

### (3) 佛的種種希有事

- ◎還有,如《長阿含》《大本經》說:「諸佛常法」:<u>佛從右脇誕生,「地為震動,光明普</u>照」。生下來就自行七步,遍觀四方,說「天上天下,唯我為尊!」<sup>8</sup>
- ◎這種希有事,不是人間所能有的。這就是佛傳的一部分;部派傳誦集出的「佛本行」 (佛傳),有更多的希有事,增加了佛的神秘與超越感。

#### 3、大眾部理想的佛陀觀

## (1) 本末四宗認為佛受人間局限性,實只是佛的示現

這幾項思想匯集起來,<sup>9</sup>邁向於理想的佛陀觀,主要是大眾部(Mahāsāṃghika)系,如《異部宗輪論》(大正 49,15b-c)說:

大眾部、一說部、說出世部、雞胤部……四部同說:諸佛世尊皆是出世,一切如來無有漏法。……如來色身實無邊際,如來威力亦無邊際,諸佛壽量亦無邊際。……一剎那心了 (p. 1029) 一切法。

大眾部本末四宗(應是後期的思想)所說的如來,是無限的圓滿,無所不在,無所不能, 無所不知,這就表示了釋迦佛的人間局限性,是佛的示現。

### (2) 東山住部認為無人能了知佛的超越境界

②如大眾部系的東山住部( $Purva\'{s}aila$ ),所作的《隨順頌》說: $^{10}$ 

若世間導師,不順世間轉,佛及佛法性,誰亦不能知!

《隨順頌》說:佛、法、有情、時劫、涅槃,一切都是隨順世間的。說到佛,是超越的,誰也不能知道佛是怎樣的。

◎佛為文殊(Majjuśrī)所說的《內藏百寶經》說:「佛所行無所著,獨佛佛能相知。」 眾生所知道的,都是「隨世間習俗而入,示現如是」,<sup>11</sup>與《隨順頌》的見解相合。

『若世間導師,不順世間轉,佛及佛法性,誰亦不能知。

雖許蘊處界,同屬一體性,然說有三界,是順世間轉。

無名諸法性,以不思議名,為諸有情說,是順世間轉。

由入佛本性,無事此亦無,然佛說無事,是順世間轉。

不見義無義,然說法中尊,說滅及勝義,是順世間轉。

不滅亦不生,與法界平等,然說有燒劫,是順世間轉。

雖於三世中,不得有情性,然說有情界,是順世間轉。』」

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup> [原書 p. 1037 註 7]《長阿含經》卷 1《大本經》(大正 1,4b-c)。

<sup>9</sup> 請另參見《異部宗輪論》卷 1 (大正 49,15b25-c6):「1、諸佛世尊皆是出世。2、一切如來無有漏法。3、諸如來語皆轉法輪。4、佛以一音說一切法。5、世尊所說無不如義。6、如來色身實無邊際。7、如來威力亦無邊際。8、諸佛壽量亦無邊際。9、佛化有情令生淨信無厭足心。10、佛無睡夢。11、如來答問不待思惟。12、佛一切時不說名等,常在定故,然諸有情謂說名等,歡喜踊躍。13、一剎那心了一切法,一剎那心相應般若知一切法。14、諸佛世尊盡智無生智恒常隨轉,乃至般涅槃。」

<sup>10 (1) [</sup>原書 p. 1037 註 8] 《入中論》卷 2 所引 (漢藏教理院刊本三一)。

<sup>(2)</sup> 印順導師著,《印度佛教思想史》, pp. 66-67:「東山住部的『隨順頌』, 說得非常明白, 如《入中論》卷二(漢藏教理院刊本三一)引「頌」說:

<sup>11 [</sup>原書 p. 1037 註 9]《內藏百寶經》(大正 17,751b-753c)。

### (3) 大空宗以為佛是兜率天成佛的,人間佛只是示現

被稱為方廣部(Vetulyaka)的說大空宗(Mahāsuñnatāvāda),以為佛是兜率天成佛的,沒有來人間,也沒有說法,不過是示現色相。<sup>12</sup>人間佛是示現,佛實在兜率天成佛;「天上成佛」,對大乘「十地」所說色究竟天成佛說,是一項有力的啟發。<sup>13</sup>

# (三)大乘佛法的佛陀觀與佛土觀 (pp. 1029-1036)

#### 1、般若法門

進入「大乘佛法」時代,對佛與佛土,漸表示出不同從來的境界。

- ◎「下品般若」, 與從來所說相同。
- ◎「中品般若」,在釋迦「常身」以外,顯現了「於三千大千國土中,其德特尊,光明 **色像**,威德巍巍,遍至十方如恆河沙等諸佛國土」的尊特身。十方世界的眾生,都「自 念佛獨為我說法,不為餘人」; <sup>14</sup>釋迦佛以十方如恆河沙國土為化土</sup>;恆沙國土以外的 十方菩薩來會,代十 (p. 1030) 方佛問候起居,那是外來的影響眾了。

# 2、文殊法門:舉《首楞嚴三昧經》

## (1) 佛的化境

大乘經廣說他方國土的佛菩薩,然關於佛的化境,少有明確的敘述。《首楞嚴三昧經》 卷下(大正15,640c)說:

諸菩薩大弟子咸作是念:釋迦牟尼佛但能於此三千大千世界有是神力,於餘世界 亦有是力!

於是世界上,過六十恆河沙土,……一燈明(國)土,示一切功德自在光明王佛,則是我身。……是我宿世所修淨土。文殊師利!汝今當知我於無量無邊百千萬億那由他土,盡有神力。

大眾的疑念,正是大家所要解決的問題。依經說,釋迦佛也有淨土,所化是無量無邊百 千萬億那由他國土。當然,在其他佛土,是以不同名字而示現的。

## (2) 佛的壽命

關於佛的壽命,也有同樣的解說:在東方三萬二千佛土外,莊嚴世界的明照莊嚴自在王如來,壽長七百阿僧祇劫。其實,這是釋迦「世尊於彼莊嚴世界,以異名字利益眾生。」 15

#### (3) 佛真身之論定

釋迦所化的佛土,示現的佛身,真是多極了!到底那一位是真實的呢?《首楞嚴三昧經》卷上(大正15,630c-631a)說:

一切諸法皆空如幻,……隨意而出,是諸如來皆是真實。云何為實?是諸如來本

<sup>12 [</sup>原書 p. 1037 註 10]《論事》( 南傳 58, 337-339)。

<sup>13</sup> 參見印順導師著,《永光集》,pp. 196–198。另參見印順導師著,《初期大乘佛教之起源與開展》 第八章, p. 471;第十三章, p. 1092。

<sup>14 [</sup>原書 p. 1037 註 11]《摩訶般若波羅蜜經》卷 1 (大正 8, 217c-218a)。

<sup>15 [</sup>原書 p. 1037 註 12]《首楞嚴三昧經》卷下(大正 15,645a)。

自不生,是故為實。……是諸如來,以過去世如故等,以未來世如故等,以現在世如故等,以如幻法故等,以如影法故等,以無所有法故等,以無所從來無所從去故等,是故如來名為平 (p. 1031) 等。……如來得是諸法等已,以妙色身示現眾生。

一切法如幻,一切法皆如。如來是如的證覺,是如,所以如來是平等平等。說不生滅,那一切是不生滅;說示現色相,那一切是如幻示現。即幻即空,即現即實,能體解佛的如義,那就一切是實,一切平等了。

## 3、華嚴法門:毘盧遮那佛與華藏莊嚴世界海

## (1) 約世俗諦說

## A、毘盧遮那佛

## (A) 毘盧遮那是娑婆世界的佛

「華嚴法門」的**毘盧遮那佛與華藏世界**,有了進一步的表現。

- ◎經初說:「佛在摩竭提國,阿蘭若法菩提場中,始成正覺。」<sup>16</sup>在摩竭提(Magadha)的菩提場成佛,是釋尊的初成正覺。
- ◎華藏莊嚴世界海中央,普照十方寶光明世界種第十三層,「至此世界,名娑婆,…… 其佛即是毘盧遮那如來。」<sup>17</sup>毘盧遮那是娑婆世界的佛,「此娑婆」,「其佛即是」,當 然指摩竭提國始成正覺的佛。

# (B) 釋迦牟尼是毘盧遮那的別名

- ◎依〈如來名號品〉第7說:「如來於此四天下中,或名一切義成(即悉達多),……或 名釋迦牟尼,或名第七仙,或名毘盧遮那,或名瞿曇氏,或名大沙門。」<sup>18</sup>釋迦牟尼 是毘盧遮那的別名,是二而一、一而二的,並沒有嚴格的分別意義,所以經中或說毘 盧遮那,或說釋迦尊。
- ◎如〈入法界品〉第39中,善財(Sudhana)參訪的善知識,有嵐毘尼(Lumbinī)林神,釋種女瞿波(Gopā),佛母摩耶(Māyā),都與釋尊的誕生有關。如釋女瞿波說:「今釋迦牟尼佛是也」,「晉譯本」與「唐譯本」相同,而四十卷本,即譯為「今世尊毘盧遮那如來是也」。19
- ※古人或定說釋迦為化身,毘盧遮那為法身(或報身),<sup>20</sup>倒不如說:「舍那釋迦,釋迦 舍那」,<sup>21</sup>還來得合適(p.1032)些。

31

<sup>16 [</sup>原書 p. 1037 註 13]《大方廣佛華嚴經》卷 1 (大正 10, 1b)。

<sup>17 [</sup>原書 p. 1037 註 14]《大方廣佛華嚴經》卷 8 (大正 10,43a-b)。

<sup>18 [</sup>原書 p. 1037 註 15]《大方廣佛華嚴經》卷 12 (大正 10,58c)。

<sup>19 [</sup>原書 p. 1037 註 16] 《大方廣佛華嚴經》卷 56 (大正 9,759c)。《大方廣佛華嚴經》卷 75 (大正 10,411c)。《大方廣佛華嚴經》卷 29 (大正 10,794c)。

<sup>&</sup>lt;sup>20</sup> 如:澄觀《大方廣佛華嚴經疏演義鈔》卷 3(卍續藏 5,720c14-21)。

<sup>&</sup>lt;sup>21</sup> [原書 p. 1038 註 17]吉藏《華嚴遊意》(大正 35, 2c)。

### B、華藏莊嚴世界海

# (A) 華藏莊嚴世界海住於華臺上,此與印度的神話有關 a、佛菩薩坐蓮華上

華藏莊嚴世界海,是住於華臺上的,與印度的神話有關。

◎如《大智度論》卷 8 (大正 25, 116a) 說:<sup>22</sup>

劫盡燒時,一切皆空。眾生福德因緣力故,十方風至,相對相觸,能持大水。水上有一千頭人,二千手足,名為<u>韋紐</u>。<sup>23</sup>是人臍中出千葉金色妙寶蓮華,其光大明,如萬日俱照。華中有人,結跏趺坐,此人復有無量光明,名曰梵天王。……是梵天王坐蓮華上,是故諸佛隨世俗故,於寶華上結跏趺坐。

- ◎《外道小乘涅槃論》說:「<u>圍陀</u><sup>24</sup>論師說:從<u>那羅延</u>天臍中,生大蓮華,從蓮華生梵天祖公」。<sup>25</sup>
- ※這是同一傳說,是印度教的創造神話。人類之祖大梵天王(Mahābrahman),是坐在蓮華上的,佛法適應世俗的信仰,也說佛菩薩坐蓮華上。

## b、蓮華化生

◎《須摩提菩薩經》說:「云何不在母人腹中,常得化生千葉蓮華中,立法王前?」<sup>26</sup>不 從胎生而得蓮華化生,就不再在生死流轉中。

如《大寶積經》的〈阿闍世王子會〉,〈淨信童女會〉,《離垢施女經》等,都提出這同樣問題。<sup>27</sup>

◎阿彌陀佛 (Amitābha) 與往生者,都是在蓮華中的。

### c、結

<u>蓮華化生,成為大乘佛教的一般信仰。梵天王坐在蓮華中,是創造神話,世界依梵天而</u> <u>成立</u>。華藏世界,就是適應這世俗信仰而形成的。<sup>28</sup>

<sup>22《</sup>雜譬喻經》卷1:「劫盡燒時一切皆空,眾生福德因緣力故十方風至,風風相次能持大水,水上有一千頭人二千手足名為違細。是人臍中生千葉金色蓮華,其光大明如萬日俱照,華中有人結加趺坐。此人復有無量光明,名為梵天王。心生八子,八子生天地人民。是梵天王於諸姪瞋已盡無餘。以是故言:「若有人修禪淨行斷除婬欲,名為行梵道,佛轉法輪或名梵輪。」是梵天王坐蓮花上,是故諸佛隨世俗故,於寶蓮花上結加趺坐,說六波羅蜜,聞此法者必至阿耨多羅三藐三菩提。」(大正4,529b9-19)

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 印順導師著,《華雨集第二冊》, p. 105:「那羅延(Nārāyaṇa)異譯作毘紐(Viṣṇu), 毘紐是那羅延 天的異名」

<sup>24</sup> 四圍陀:即四吠陀——1、梨俱吠陀,2、沙摩吠陀,3、夜柔吠陀,4、阿闥婆吠陀。

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> [原書 p. 1038 註 18] 《提婆菩薩釋楞伽經中外道小乘涅槃論》(大正 32, 157a)。

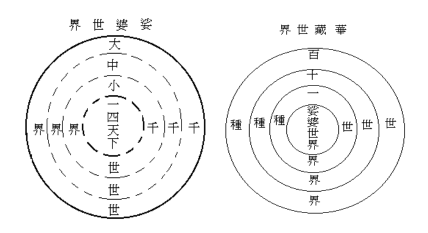
<sup>&</sup>lt;sup>26</sup> [原書 p. 1038 註 19]《須摩提菩薩經》(大正 12,76b)。

<sup>&</sup>lt;sup>27</sup> [原書 p. 1038 註 20]《大寶積經》卷 106〈阿闍世王子會〉(大正 11,593a)。又卷 111〈淨信 章女會〉(大正 11,625b-c)。《離垢施女經》(大正 12,94c-95a)。

<sup>28 [</sup>原書 p. 1038 註 21]參閱石井教道著,《華嚴教學成立史》, p. 198 以下。

# (B) 華藏莊嚴世界海與娑婆世界的異同

- ◎華藏莊嚴世界海,如上面所說,是百十一世界種的總名,所有世界的數量,是無限眾 多廣大 (p. 1033) 的。<sup>29</sup>
- ◎然與舊有的三千大千世界的結構,也有類似處。如娑婆世界,是以一四天下為單位, 經小千、中千、大千,而成三千大千世界。
- ◎華藏莊嚴世界海,是以娑婆世界那樣的世界為單位,經一世界種,十世界種,百世界種,也經三番的組合而成,如下圖:



# (C) 釋迦佛與毘盧遮那佛的化土

#### a、釋迦佛

約佛所化的世界來說,也有同樣的意義。

- ⊙一向說,(a)釋迦佛是在一四天下的南洲成佛,(b)而以三千大千世界為化土,這才 引起誰真誰化的疑問。
- ○大乘經擴展了釋尊的化區,《首楞嚴三昧經》說(p. 1034):釋尊的神力教化,(c)是「無量無邊百千萬億那由他土」。
- ※這三層次的佛化,表示即現即實的佛陀觀。

#### b、毘盧遮那佛

## 現在說:

○釋迦佛異名同實的毘盧遮那佛,在娑婆世界成佛,而以華藏莊嚴世界海為化土,如《大 方廣佛華嚴經》卷8(大正10,39a)說:

此華藏莊嚴世界海,是毘盧遮那如來,往昔於世界海微塵數劫修菩薩行時,一一劫中,親近世界海微塵數佛,一一佛所淨修世界海微塵數大願之所嚴淨。

華藏莊嚴世界海,是毘盧遮那歷劫修行所莊嚴的,所以華藏莊嚴世界海,是毘盧遮那的化土。

○其實,一切世界海的一切國土,也都是毘盧遮那歷劫修行所嚴淨的,如經上說:

<sup>&</sup>lt;sup>29</sup> 請參見印順導師著,《初期大乘佛教之起源與開展》,第十三章,pp. 1016-1018。

所說無邊眾剎海,毘盧遮那悉嚴淨。……等虛空界現神通,悉詣道場諸佛所。蓮華座上示眾相,一一身包一切剎,一念普現於三世,一切剎海皆成立。佛以方便悉入中,此是毘盧所嚴淨。

毘盧遮那佛,能轉正法輪,法界諸國土,如雲悉周遍。十方中所有,諸大世界海,佛神通願力,處處轉法輪。<sup>30</sup>

※佛是遍一切處現成正覺,轉法輪的。(a)從娑婆世界,(b)華藏世界,(c)到遍法界的一切土,也是三個層次。

# (2) 約勝義諦說

#### A、佛土

約實義說,佛是不能說在此在彼的。「普賢身相如虚空,依真而住非國土」,<sup>31</sup>何況乎究竟圓滿的佛?但為眾生說法,勸眾生發心、修行、成就,總要說個成佛的處所。

#### B、佛

# (A) 文殊法門與華嚴法門談互相涉入及平等之異同

佛,都是遍一切(p. 1035)處,佛與佛當然是平等不二。

- ◎「文殊法門」曾一再說:「一切諸佛皆為一佛,一切諸剎皆為一剎,一切眾生悉為一神,一切諸法悉為一法」。<sup>32</sup>「一」是平等的意思。
- ◎表示這一意義,「華嚴法門」是互相涉入,如《大方廣佛華嚴經》卷 77(大正 10,423b) 說:

是以一劫入一切劫,以一切劫入一劫,而不壞其相者之所住處。是以一剎入一切剎,以一切剎入一剎,而不壞其相者之所住處。是以一法入一切法,以一切法入一法,而不壞其相者之所住處。是以一眾生入一切眾生,以一切眾生入一眾生,而不壞其相者之所住處。是以一佛入一切佛,以一切佛入一佛,而不壞其相者之所住處。

《華嚴經》從劫、剎、法、眾生、佛——五事,論一與多的相入,比「文殊法門」,多一「劫」,劫(kalpa)是時節。這五事,「一即是多多即一」,互相涉入,平等平等,而又不失是一是多的差別。

#### (B) 華嚴法門因重佛德,故展現平等不二的特色,與般若及文殊皆有不同

- ◎「般若法門」、「文殊法門」,重於菩薩行的向上悟入平等。
- ◎「華嚴法門」重於佛德,所以表現為平等不二中,一切的相即相入。這到底是隨機所見的施設,而佛與佛土的真義,如《大方廣佛華嚴經》卷13(大正10,68c)說:

文殊法常爾,法王唯一法,一切無礙人,一道出生死。

一切諸佛身,唯是一法身,一心一智慧,力無畏亦然。

如本趣菩提,所有迴向心,得如是剎土,眾會及說法。

<sup>30 [</sup>原書 p. 1038 註 22]《大方廣佛華嚴經》卷 7 (大正 10,35b)。又卷 6 (大正 10,31a)。

<sup>31 [</sup>原書 p. 1038 註 23]《大方廣佛華嚴經》卷 7 (大正 10,34a)。

<sup>32 [</sup>原書 p. 1038 註 24]《如幻三昧經》卷上(大正 12,142c)。

一切諸佛剎,莊嚴悉圓滿,隨眾生行異,如是見不同。

佛剎與佛身,眾會及言說,如是諸佛法,眾生 (p. 1036) 莫能見。

<u>佛剎、佛身、眾會、言說,眾生是不能知的;與「文殊法門」的四平等相合</u>,<sup>33</sup>也與 東山住部的《隨順頌》相同。

# (3) 結說:華嚴的佛陀(佛土)觀乃是大眾部以來理想化之極致完成

大眾部系理想的佛陀觀,是超越而不可知的,也是無所不在,無所不能,無所不知的。這一理想,在「華嚴法門」中,才完滿的表達出來。

#### A、大眾部系理想的佛陀觀

大眾部系的思想,現存的是一鱗半爪,不可能有完整的理解。不過我以為,這是從「佛涅槃後對佛陀的永恆懷念」,經傳說,推論而存在於信仰中的。

#### B、大乘佛法的佛陀觀

## (A) 重智、重信的見佛體驗

a、重智證:「文殊法門」的觀佛、見佛

但大乘佛法,著重於行者或深或淺的體驗。

重智證的「文殊法門」,一再說觀佛、見佛,是從三昧中深入而達法界一如的。

# b、重信願:「淨土法門」的念佛、見佛

- ◎另有重信願的學流,如《阿彌陀經》的念佛見佛,發展為《般舟三昧經》那樣的念佛 見佛。適應佛像的流行,觀佛身相,三昧成就而見佛,達到見一切佛,如夜晚的明眼 人,見滿天的繁星一樣。<sup>34</sup>
- ◎由於隨心所見,引發了「唯心所現」的思想。菩薩們見他方佛國,佛說法等,在大乘 法會中,每有這樣的敘述。

# (B)「華嚴法門」綜合而成為最圓滿的佛與佛陀觀

「華嚴法門」是綜合了而成為最圓滿的佛與佛陀觀。

- ◎在華嚴法會中,佛沒有說,而是顯現於大眾之前。
- ◎來參加法會的菩薩,天、龍、鬼神──「世主」們,各從自己所體見的佛與佛土等, 而發表為讚歎的偈頌(〈入法界品〉也是這樣)。

<sup>33 (1)《</sup>佛說如幻三昧經》卷 1 (大正 12,142c26-143a1):「文殊師利應時告曰:諸族姓子!此事無奇。所以者何?一切諸佛皆為一佛,一切諸剎皆為一剎,一切眾生悉為一神,一切諸法悉為一法,是一定故,故名曰一,亦非定一,亦非若干。」

<sup>(2)《</sup>寂調音所問經》卷1(大正24,1086b4-9): 諸菩薩曰:「文殊師利!以何方便?」文殊師利言:「一切剎土平等無盡故,諸佛等正覺不可思議,一切法空眾生自性無我。諸善男子!我觀平等性如是故,作是說言:『一切剎土平等,一切佛、法、眾生平等。』」

<sup>34</sup> 參閱印順導師著,《初期大乘佛教之起源與開展》第十二章,p. 952。

《初期大乘》華嚴法門(二)

◎<u>這表示了,大乘的佛陀觀,不僅是信仰的,推論的,而也是從體驗來的。這不同於大</u> <u>眾系,卻可說完成了大眾部以來的佛與佛國說</u>。