# 〈佛學的兩大特色〉

(印順導師著,《佛法是救世之光》, p.157-p.166)<sup>1</sup>
——講於臺大融融學社<sup>2</sup>——

## 5 從兩大特色,指出佛學不同於一般宗教

這裡說**佛學**的兩大特色,**不是**說佛學**只有**兩大特點,**而是**從兩大特色,指出佛學不同於一般宗教、學說之所在。

一般說:**信佛、學佛**,**信仰**佛菩薩的福德、智慧,崇高、偉大;**理解**佛法的義理精深。 ※但**主要的**要使我們,如何理解佛法,正確通達人生真義;指示我們向上向善,**生活納 入道德軌範**,與佛菩薩同樣的**進趣**<sup>3</sup>於究竟、理想的境地。

## 宗教的根本原則與功能

10

宗教之優劣、高低、是非,姑且不談。它能**引導我們**邁向人生平坦大道,成為人類**生活中不可或缺**的一部分。**肯定了這一根本原則**,

- **○才能**從宗教中**獲得真實的受用和利益**,
- 15 ②也**才能**表彰**宗教之真義與價值**。(p.158)

## 壹、信仰與理智的統一

#### 一、人有「重感情」與「重理性」之別

由於人類的個性各各不同,其習性、煩惱,要求、愛好,就有千差萬別。

- **◎重感情**的人,大抵是慈悲、信仰心切⁴;

這一偏頗的發展,不能使信仰與理智統一,往往發生流弊。

#### (一) 重情感之可能流弊: 狂熱盲目信仰、趨向迷信

例如**情感重**,偏於信仰,則「**有信無智」**, 狂熱的盲目信仰,趨向迷信。 這種"反理性、排斥智慧"的態度,**不是佛法所取**的。

## 25 (二) 重理性之可能流弊:抹煞道德價值、反宗教

相反的是著重理性,對任何一切,事事懷疑,毫無信仰,抹煞道德價值,否認真理、

<sup>1</sup> 取材自福嚴網站:<u>http://www.fuyan.org.tw/</u> -- 「授課講義」,略作增刪。釋長叡敬編 26/06/2013

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>《導師光碟附錄》〈印順導師略譜〉:民國五十一年(一九六二),五十七歲,十二月二十六日, 在國立台灣大學融融學社講〈佛學的兩大特色〉.....。

<sup>3</sup> 進趨:亦作"進趣"。2.努力向上;立志有所作為。3.追求;求取。《漢語大詞典》

<sup>&</sup>lt;sup>4</sup> 切:6.急切;急迫。唐・杜甫《犴歌行贈四兄》:"兄將富貴等浮雲,弟切功名好權勢。"

**聖賢**的存在,終於走上**反宗教**的路子。<sup>5</sup>

這一危險性的歧途,小則個人的道德行為無法建立,大則整個社會皆蒙受其害!

### (三) 小結

佛法說:「有信無智長愚癡,有智無信增邪見」6,即是此義。7

#### 5 二、佛法主張「信智合一」

佛法主張「信智合一」**,如何合一?能否合一?**這就要對佛法中「信仰」與「智慧」,先 有一番了解。

## (一)信仰之意涵

15

## 1、若缺理智的思擇,不是「理智的信仰」

10 **信仰**的特徵,是對於所信仰的對象,生起一種**欽敬仰慕**之情操。

任何宗教徒,均有如此信仰生活的經驗。

這種信仰,若缺乏理智思考和抉擇,就不(p.159)能稱為**理智的信仰**。

#### 2、佛法中的信仰,透過考察,確定所信的對象,具有「實、德、能」

佛法中信仰,是透**過考察與分別**,了解到**信仰的對象**,具有"真**確(實)**性","**功 (德)**性"和"**功用(能)**性"。

例如佛弟子對釋迦世尊的敬信,必先通達到釋尊確實**示現**過這一世界,他有崇高的 **智慧德相**和那偉大救世利人的**慈悲大用**。

## 3、佛法中的信仰,以理智為基礎,引發向上、向善

佛法中的信仰以理智為基礎;

5 印順導師,《成佛之道(增註本)》p.80:「能正見有善惡,業報,前生後世,雖然是難得的,但如不信聖者解脫的自在境地,那人生可真苦了!五趣流轉,生死死生,一直這樣的升沈下去,這幕演不完的人生悲劇,如何得了!人生,決不是這樣無希望的;確信聖者的自在解脫,才能向上邁進,衝破黑暗而開拓無邊的光明。所以還要正見"有凡夫、有聖人"。」

6(1)《大般涅槃經》卷36〈12 迦葉菩薩品〉:「有**二種人<u></u>镑佛法僧**:一者不信,瞋恚心故;二者雖信,不解義故。

善男子!若人信心,無有智慧,是人則能增長無明;

若有智慧,無有信心,是人則能增長邪見。

善男子!不信之人,瞋恚心故,說言:『無有佛、法、僧寶』;

信者無慧,顛倒解義,令聞法者謗佛、法、僧。

善男子!是故我說:『不信之人**瞋恚心故**、有信之人**無智慧故**——是人能謗佛、法、僧寶。』」(大正 12,580b16-24)

(2)《大毘婆沙論》卷6:「……<u>波羅衍拏</u>是婆羅門種,雖有智慧而闕**淨信**,無信之慧增長諂曲, 為止彼諂曲故,說『信為頂』;新學茲錫是釋迦種,雖有淨信而闕智慧,無慧之信增長愚 癡,為止彼愚癡故,說『慧為頂』。」(大正 27,26c16-21)

<sup>7</sup> 印順導師著,《華雨集第五冊》p.269:「······我曾一再說過:『迷信比不信(無信仰)好』。對於有真切信仰的,即使是外道,我也存有限度內的尊重與容忍·····。」

從理智出發而加強信心,

從智慧體認而陶冶的信仰,

## 理解愈深切則信心愈堅強。

這種信心能引發我們**向上、向善**,不但對信仰的對象上有「高山仰止」<sup>8</sup>之情愫,而且進一步也**想達到同一境地**!

#### 三、缺乏信仰的研究者,不能獲得佛法的真實受用

常見**一般**對佛法**頗有研究的知識份子**,**理解力雖強,但缺乏信仰**,所以佛法不能在他們身心中**生根**,更不能獲得佛法的**真實受用**。

這樣的研究佛學,是違反佛教精神的。

10 因為**佛教生活**是**包括了信仰要素**,有了信心才能滌除內心**煩惱——貪、瞋、<u>我慢</u>。<sup>9</sup> 信心猶如<b>明礬**<sup>10</sup>,放進濁水中,濁水不得不淨。<sup>11</sup> 信仰心切,內心自然清淨。

#### ※信仰能使人愉悅、安定與充實

人生現實社會苦惱重重,信仰能使我們空虛苦悶的心境,獲得愉悅,安定和充實。<sup>12</sup> 這如一無知孩童,**流浪街頭,機渴寒冷**,徬徨無依,在焦急絕望中,忽然找到自己的母親,安定快樂,因為深信能得到衣食的飽暖,以及母愛的慰撫(p.160)。所以信仰的生活中揚溢著喜悅,輕安和充實!

## ※佛教的信仰,沒有一般宗教"重信不重解"的弊端

倘若未經過自由思考,理智陶冶,則其信仰永遠跟在他人走,所謂「他信我也信」。這種 20 宗教狂熱,只是自我陶醉,屬於盲目的、反理智的迷信。

現前樂,即自覺自證的解脫樂。關于法的體見,不是渺茫的,不是難得的,如佛說:「彼朝行如是,暮必得昇進;暮行如是,朝必得昇進」(《中含·念處經》)。這是容易到達的,問題在學者是否能順從佛陀的開導而行。

對於法的實證與可能,佛曾歸納的說:「世尊現法律,離諸熱惱,非時通達,即於**現法**,緣自覺悟」(《雜含》卷二()·五五()經)。

這非時通達,即「不待時」,是沒有時間限制的,什麼時候都可以開悟。」

<sup>8</sup> 高山仰止:語出《詩·小雅·車舝》:"高山仰止,景行行止。"後用以謂 **崇敬仰慕**。《漢語大詞 曲》

<sup>9 《</sup>大般涅槃經》卷 11〈6 現病品〉:「一切眾生有四毒箭,則為病因。何等為四?貪欲、瞋恚、愚癡、憍慢。」(CBETA, T12, no. 374, p. 428, b21-23)

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup> 明礬(Cワ′):無機化合物……通常用來使水澄清。《漢語大詞典》

<sup>11《</sup>入阿毘達磨論》卷1:「信,謂令心於境澄淨;謂於三寶、因果相屬、有性等中,現前忍許,故名為『信』。是能除遣心濁穢法,如清水珠,置於池內,令濁穢水,皆即澄清。如是信珠,在心池內,心諸濁穢,皆即除遣。」(大正 28,982a28-b2)

<sup>12</sup> 印順導師著,《佛法概論》p.177:「有人以為比丘的出家,為了希求來生的幸福,某比丘告訴他:不!出家是「捨非時樂,得現前樂」(《雜含》卷三八·一〇七八經)。

**佛教的信仰經過智慧觀察,在信仰中不廢理性**,故無一般宗教「**重信不重解**」的弊病。 **※**當然,佛法**信心的過程**,有深淺不同的層次,而**一般**所見**的佛教徒**的信仰,不一定能 代表佛法的真義。

## 四、智慧之意涵

15

25

## 5 (一)智慧的特性與作用

智慧的**特性**是「自由思考」,智慧的**作用**是「了解認識」。

## (二) 佛教對知識的看法

## 1、人類的知識有錯亂性,不正確的成份很多,不斷修正

10 人類智慧的領域已擴大到星球,這證明人類知識在日新月異的進步,也可說明了傳統的一切,不一定可靠。

因為在人類吸收外界知識時,已有很多的錯誤成份,知識的來源是片斷的、點滴的, 當**眼見耳聞、吸收知識**時,外界與內心皆滲雜了一些**錯亂性**。

舉例說:我們**見外境時,同時就不能知道內心**,<sup>13</sup>因此被外界誘惑,心被物役<sup>14</sup>,不能作主,貪、瞋、邪見,**接踵**而來。

## 2、人類的認識有偏差,不能了解自己與外界

佛法說:人類的知識,勝過一切動物;上天下地,**似乎無所不知**,

卻**不能了解<u>自己本身</u>,這是<b>認識的偏差**。

又如**認識外界時,也不能徹底**通達。

**20** 現象界之一切,無不是無常變化**不居**<sup>15</sup>的,但在我們主觀認識中,總覺得是**永** (p.161) **久如此、絕對如此**。

※所以常人的知識,不正確的成份很多。

## 3、一般人以為"真理在心外";佛法則是向內推求

#### (1) 一般人以為真理在心外

一般人以為**真理**在我們**心外**,所以終日向外界探求, 或外在有一**形而上之本體**,作為我們信仰對象,

#### (2) 佛法智慧的推求,由内向外

13 印順導師著,《佛在人間》p.279:「從心識來說,知識有能知、所知,"能知"是心識,"所知" 是認識的對象,當心識了知對象時,卻不能知認識的自身——心不自知。縱然自知心念的生滅動 態,這還是"後念知前念",決不是同時在一念中,具有"能、所"的認識,否則"能所"就混淆不分 。因此,知識只能知道相對的世間,不能知道絕對的境地。」

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup> 物役:為外界事物所役使。《漢語大詞典》

<sup>15</sup> 不居: 2.不停留。《禮記·月今》: 漢 孔融《論盛孝章書》: "歲月不居,時節如流。"

10

但外界的一切都是虛幻不實的。所以佛法智慧的推求以**自我體驗**為中心,真理不從外得,

認識了自我,把握住自我後,**由內向外**,擴大到人生現象界,以外界作為自我體驗之印證。

這如一個耳聰目明的人,知識豐富,一切不需他人幫助,就能辨別清楚, 如此才能**智信合一**。

## 4、了解、體驗、實行佛法的信智合一,人生充滿無限的光明

其實**智信**不相違背,否則,不偏於信仰即重於智慧,信智不能調和。因為

- ◇ **"無信仰的智慧**",是偏重於物質的智慧,結果是**反宗教**。
- ◇ "**沒有智慧的信仰**",是偏重於情感的信仰,結果是**反理性**。

佛法是**信智合一**,"信"是充滿理性的,"智"是著重人生的、自力的;

信離顛倒,而智有確信。

能夠這樣的去了解、體驗、實行,則人生前途才充滿了無限光明。

## 五、佛法信心(與智慧)的修學歷程

15 信心的修學方式,可以分成幾個階段,在其過程中雖有淺深的不同,但最後是**"信智統** —"。<sup>16</sup>

## (一)信順——"聞慧"相應

第一是**信順**,內心不存有絲毫的成見,而以理解為基礎。因為胸中一有主見,則不能信順他人或接收真理。<sup>17</sup>

20 舉一淺例說:

流俗知見,不可入道。我慢習氣,不可求道。

未會先會,不可語道。宴安怠惰,不可學道。

顧是惜非,不可謀道。自信己意,不可問道。

捨動求靜,不可養道。棄教參禪,不可得道。

依文解義,不可會道。欲速喜近,不可悟道。

隔小於大,不可見道。執穢為淨,不可知道。

厭常喜新,不可趨道。樂簡畏繁,不可明道。

將就苟且,不可修道。得少為足,不可證道。」(CBETA, J36, no. B348, p. 275, c26-p. 276, a2)

◎【**蕅**益智旭】(1599~1655)明代僧。吳縣(江蘇)木瀆人,俗姓鍾。字蕅益,號**八不道人**。 由於晚居**靈峰**(浙江杭縣)建寺、創社、著書,故世稱**靈峰蕅益大節**。

少好儒學,誓滅釋老,偶閱<u>襟宏</u>之《自知錄》、《竹窗隨筆》,遂取己所著闢佛論焚之。…… 二十四歲就**憨山大師**之門人**雪嶺**剃度。

師嘗學華嚴、天台、唯識,欲統一禪、教、律,**綜合佛教諸家體系**,惟於**實踐上**側重**念佛**。並**兼治儒家、景教**•主張**融合佛、道、儒三教**。著作極多, ……門人<u>成時</u>別編其遺文為《靈峰蕅益大師宗論》十卷。與**憨山、紫柏、蓮池**並稱明代四大高僧。

<sup>16</sup> 另參見印順導師著,《學佛三要》〈信心及其修學〉p.83-p.94。

<sup>&</sup>lt;sup>17</sup>《**靈峰**蕅益大師**宗論**》卷 2:「

甲與乙彼此感情不和。乙(p.162)有了錯誤,甲以真誠心忠言勸告,但乙胸有成見,不但不肯接受,而說是惡意謗譭。

反之,若甲乙毫無成見,或感情很好,那即使甲以粗言相對,乙也能甘之如飴的。 所以**丟開了主見才能信順真理**,這樣信心才能清淨(與三慧中"**聞慧"**相應)。

## 5 (二)信可——"思慧"相應

第二是**信可**,或稱為**"解信"**,經過"信順"後,接著就對於所信的對象上生**起深刻的了解**,或**印可**<sup>18</sup>它確實如此。

**認得真,才信得切**。通過耳聞眼見,再經內心思考(這與三慧中"**思慧"**相應),求得"**系統的認識"**,認定它確實無謬。<sup>19</sup>

## 10 (三)信求——"修慧"相應

第三是**信求**,這一階段是經過智慧思考後採取行動,希求獲得。

如去山中採礦,經過勘定後,知其地實有石油,確信無疑,即可開始鑿掘了(與"修慧"相應)。

## 【四〕證信——"現證慧"相應

15 第四是證信,由於不斷的修習,體悟到真理究極與最初所信的**毫無二致**<sup>20</sup>。 如開礦者,繼續的開掘,終於發現到大量石油(這與"**現證慧"**相應)。

## (五)小結:佛法以"信不排智,智以信成",達到「信智合一」

佛法說 "**信不排智,智以信成"**,達到「**信智合一」**,這與其他宗教的信仰大大不同。

#### 六、結說:信仰與智慧的統一

## 20 (一) 佛法中的智慧從自證而來,由內而外

佛法中的智慧從**自證**而來,因為一切知識必須**以人為本**位,了解到人生,把握此人生的智慧,再去觀察**宇宙現象**界,才能通達無礙。

若以為智慧從**外界**獲得(p.163),只能知其表面,不能**徹<sup>21</sup>法源<sup>22</sup>底**。<sup>23</sup>

<sup>18</sup> 印可:指對於認識物件必**詳細思維**後而定:如《俱舍論》卷四云(大正 29•19a):**'勝解,調能 于境印可。'F**rom《中華佛教百科全書》

<sup>19</sup> 印順導師著,《般若經講記》p.154:「佛法教人多聞熏習,聽聞日久,解法智生,這在佛法名 "聞所成慧"。聞解以後,再於自己心中詳審觀察,如是對於前所了解的問題可以更**得到有系統有條理的深一層認識**。同時,將此深刻的悟解,指導行為而體驗於尋常日用間,佛法名此為 "思所成慧"。思後更修禪定,於定境中審細觀察宇宙人生的真理,此名"修所成慧"。再不斷的深入,常時修習,般若智慧即可發生。」

<sup>20</sup> 二致:不一致;兩樣。《漢語大詞典》

<sup>21</sup> 徽:4.通,貫通。《漢語大詞典》

<sup>22</sup> 源:3.探察本源。《漢語大詞典》

<sup>&</sup>lt;sup>23</sup> 《成佛之道》p.265:「究竟無上的志願——菩提心;普遍平等的同情——慈悲;徹法源底的智慧——空慧,為大乘行必備的通德。」

10

15

20

25

#### (二)信智不二的佛教,非一般宗教所及

#### 1、智不礙信——事相上

約**智不礙信**說,在事相上,佛陀曾親證到"世界無量、眾生無數"<sup>24</sup>。

科學不發達時,人們對這種看法是非常懷疑的。

但到目前,以科學儀器視察,證明太空中是有無數星球。

科學愈昌明,愈能證明佛法所說是千真萬確。

#### 2、信不礙智——理論上

約 "**信不礙智**"說,在理論上,佛說**緣起、無常、無我**等,在現實人生中,我們處 處可以體驗到這一永恆不變的理性原則。

※這一"**信智不二"**的佛學,是其他宗教所不及。

## 貳、慈悲與智慧的融和

#### 一、佛法中,悲智不可分

佛法常說「悲智雙運」,這證明佛法中"悲智"不可分開的。

## (一)佛教的慈悲,大抵相同於中國之「仁」與西方之「愛」

慈悲的內容與作用,大抵相同於中國之「仁」與西方之「愛」。25

但慈悲不僅是同情、關懷,而且是符合真理的。

所以說:**"無智不成大悲"**。<sup>26</sup>

## (二)慈悲的意義及不同慈悲的差異

#### ◎慈悲是一切道德的根源

**慈悲**是一切道德的根源,道德無慈悲即無法建立。

道德準繩,就看慈悲之有無。

**慈悲心**也就是**同情感。** 

**舉例**說:我們見到他人遭遇苦難時,內心油然生起關懷,進而以其所有,盡心盡力去幫助他,給予他身心安(p.164)樂和慰藉。這就是慈悲的表現和實踐。

## 1、一般人:有限的慈悲,無法推廣於他人

不過,一般人之慈悲同情只限**閒**<sup>27</sup>於自己的親人,不能推廣於他人。

<sup>24</sup>《雜寶藏經》卷 6:「佛言:『帝釋!一切眾生,亦不一貪一欲一向一趣,**眾生無量,世界無量**,意欲趣向,殊別不同,各執所見。』」(CBETA, T04, no. 203, p. 477, c2-4)

<sup>&</sup>lt;sup>25</sup> 參見印順導師著,《學佛三要》,p.68-p.71。

<sup>&</sup>lt;sup>26</sup>《大智度論》卷 21〈1 序品〉(大正 25,220b28-c3):「**以善修大悲、智慧故,具足慧眾**,餘人無是大悲,雖有智慧不得具足。大悲欲度眾生,求種種智慧故,及斷法愛,滅六十二邪見,不墮二邊……。」

10

15

20

最明顯的例子,做父母的見到自己的子女生病時,內心的憂愁焦慮超過了子女的病苦;只恨不能以自身代替。

這一偉大的慈愛,普通人只能施捨於自己的子女,而不能普及到他人的子女,因 被情愛所束縛,封鎖在一個小圈子裡不能超出。

#### 2、儒家: "推己及人"

儒家要人「老吾老,以及人之老;幼吾幼,以及人之幼」<sup>28</sup>。

#### 3、佛教:以智慧觀察,強調冤親平等

佛家要人「**冤親平等**」<sup>29</sup>,這無非希望我們擴大同情,增長慈悲。

#### (1) 以智慧去觀察人生,所以悲心深切

要想悲心深切,先應明白人生真義(以智慧去觀察)。

#### A、從緣起說(空間):人須依賴他人,相依相成

佛法說**緣起**,人是群居動物,我們的衣食住行,生活資具,均由社會廣大人群: 士、農、工、商所供給,生命財產,由軍政、法律所保障。

明白這相依相成之緣起的道理,即能對他人生起同情心。

## B、從無始輪迴說(時間):一切眾生皆曾經是我的父母親屬

約我們無限延續的生命說,過去無量生死中,我們也有很多父母親屬,眼前現 生的父母我們要報恩,過去的父母兄妹我們也應報恩。

所以佛經說:「一切男子是我父,一切女子是我母」。30

我們的慈悲心,不是為一家、一族、一國、全人類,甚至要擴大到一切眾生界。 大乘佛法特別強調素食,不殺害眾生,原因在此。<sup>31</sup>

27 囿:5.拘泥;局限。《漢語大詞典》

28 「老吾老以及人之老:第一個『老』字是動詞『贍養、孝敬』的意思,……<u>幼</u>吾幼以及人之幼:第一個『幼』字是動詞『撫養、教育』的意思……;兩句中的『及』都有『推己及人』的意思。」【來源:中國華文教育網】

<sup>29</sup> 《大方廣佛華嚴經》卷 14〈11 淨行品〉:「

菩薩在家,當願眾生:知家性空,免其逼迫。

孝事父母,當願眾生:善事於佛,護養一切。

妻子集會,當願眾生: [1] **怨**親平等,永離貪著……」(CBETA, T10, no. 279, p. 70, a4-7) [1] 怨 = 冤【明】。

- 30《大乘本生心地觀經》卷 2〈2 報恩品〉:「善男子!眾生恩者,即無始來,一切眾生輪轉五道經百千劫,於**多生中互為父母;以互為父母故,一切男子即是慈父,一切女人即是悲母**,昔生生中有大恩故,猶如現在父母之恩,等無差別。」(大正 03,297c8-12)
- 31 (1)《梵網經》卷2:「若佛子故食肉,一切內不得食,斷大慈悲性種子,一切眾生見而捨去, 是故一切菩薩不得食一切眾生內。……」(大正 24,1005b10-13)
  - (2)《楞伽阿跋多羅寶經》卷4〈一切佛語心品〉:「佛告大慧:『有無量因緣不應食內,然 我今當為汝略說。謂:一切眾生從本已來,展轉因緣,常為六親,以親想故,不應食內。……

同時佛法中(p.165)講**慈悲,不是施予**,而是一種**報恩。** 

#### (2) 小結

**與智慧相融的慈悲**是契合真理——自他緣成,相依相存。

#### 二、一般宗教之「博愛」與佛教之「慈悲」的差異

#### (一)一般宗教的博愛,以自我為中心

一般宗教講**博愛**,總以自我為中心。如「順我者生,逆我者亡」,「信者永生,不信者永滅」,這種強烈的獨佔的排他性,除屬於自己外,一切皆要毀滅,"**階級愛**"的底裡<sup>32</sup>,露出了殘酷的仇恨!<sup>33</sup>

#### (二)佛教的慈悲是冤親平等;強調「自作自受」的因果法則,藉以淨化人的德行

## 10 1、冤親平等

5

15

佛法中慈悲是**冤親平等**,對於冤家或不信者,雖一時不能度化他,待因緣成熟,自 然可以攝化。

## 2、以宇宙因果定律,淨化德行

## (1) 宇宙因果法則:沒有一個高高在上的權威

依宇宙因果自然法則說:自作自受,沒有一個高高在上的權威,可以賞善罰惡。如人爬樓梯,自己不小心,就會摔跤,一切自己負責。<sup>34</sup>

## (2) 因果定律建立在"合情合理的人事關係"上,藉以淨化德行,提高道德水準

佛法講善因得善報,惡因得惡果,有人不明因果法則,以為其中含有**功利觀念** 35,殊不知**佛法講善惡,根本原則建立在合情合理人事種種關係**上。36

做善事得善報,在因果上是必然的;但專在功利上打算,就不合出世的佛法。

如有人以為吃素來生可以得長壽,所以**為了得長壽而吃素,這不但不符合大乘精神,連小乘的境界都談不上。** 

所以持戒與布施一樣,同樣一件事情,由於用心之不同,境界與等級可以相差得許多。」

<sup>(</sup>CBETA, T16, no. 670, p. 513, c11-14)

<sup>32</sup> 底裏:3.內部;深處。宋 楊萬里《題薦福寺》詩:"千山底裏着樓臺,半夜松風萬壑哀。"

<sup>33</sup> 印順導師著,《我之宗教觀》p.304:**如"信者永生,不信者永火"。不以人類的行為(內心與外行)為尺度,而但以信我不信我為標準。**「順我者生,逆我者亡」,有強烈的獨佔的排他性;除屬於己方以外,一切都要毀滅。**階級愛**的底裡,顯露出殘酷的仇恨。

<sup>34</sup> 印順導師,《平凡的一生(重訂本)》p.31~p.32:「民國三十年(三十六歲)的中秋前夕,我在縉雲山。月餅還沒有喫到,老毛病——肚子倒先有了問題。腹部不舒服,整晚難過得無法安眠(可能有點發熱)。學院的起身鈴響了——五點半,天色有點微明。我想起來去廁所,身體坐起,兩腳落地,忽然眼前一片烏黑,一陣從來沒有經驗過的異樣的疲倦感。我默念「南無佛,南無法,南無僧」。我不是祈求三寶的教護,而是試驗在這異樣的境界中,自心是否明白。」

<sup>35</sup> 印順導師,《華雨集第一冊》p.39:「一般人總以為**持戒**有多大的功德,將來可以如何如何好, 完全是**出於一套功利觀念**。

- **◇符合道德法則**稱之為**善行**,自有好的果報;
- ◇違反情理的,損人害己的惡行,自會召感苦痛的後果。

這**不是功利**,而是**社會人群共同循守<sup>37</sup>的自然法則**。如此才能鼓舞人們道德心行,提高道德生活水準。

5 (3) 小結

- ◇一般宗教之愛,因為缺少智慧,故愛有範圍。
- ◆佛法以智慧為體,慈悲為用。(p.166) 唯有**真智中才有大悲**,佛經說:「佛心者,大慈悲是」<sup>38</sup>。由於大乘佛法以「莊嚴佛土,成熟眾生」為己任,若缺乏大悲,即不能成辦。
- 10 三、結論:利用此生有限時間,均衡發展大乘佛法三大心要,次第修學

人類各各習性不同,

- ◇重於**理智**者,則個性孤僻,不能樂群;
- ◇重於**感情**者,又以自我為中心,

這些均不能稱為完美理想的人生。

- 15 ※佛法以"智信合一,悲智融和"為人生之正鵠<sup>39</sup>。
  - "信仰,智慧,慈悲"為大乘佛法三大心要,均衡的發展,由凡夫位<sup>40</sup>,次第修學,進達於最後究竟的佛果。

人生旅途,僅數十寒暑,我們應利用這短暫的人生,以此理想完善的藍圖,來莊嚴此 人生,昇華此人生。(印海記)

20

附錄

36 印順導師,《般若經講記》p.56~p.57:「校量功德,在《般若經》中是隨處可見的。 信解般若,必然能得大功德。這在悟解空性的聖賢,本是用不著廣說的; 但為攝引初學,而怕他們誤解空義而撥無因果,所以特為層層的校量。」

37 循守:恪守;遵守。《漢書·貨殖傳·宣曲任氏》:"然常循守事業,積累贏利,漸有所起。"

《漢語大詞典》 <sup>38</sup>(1)《佛說觀無量壽佛經》:「諸佛心者,大慈悲是。」(大正 12,343c)

(2) 印順導師《學佛三要》, p.117。 <sup>39</sup> 正鵠《 乂 · :正確的目標。《漢語大詞典》

<sup>40</sup> 印順導師,《成佛之道(增註本)》p.264:「依人乘行而入佛道的,就是發菩提心,修十善行,不廢人間正行,廣修人間安國利人的正業。但以此普及初機,大乘的**外凡夫**位,實等於人間的君子、善人。」

【二凡】謂三乘行人見諦以前之凡位,分外凡、内凡二種。

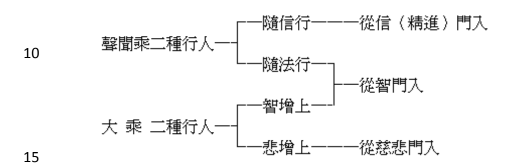
外凡者,但聞教法而信之者,如小乘三賢、大乘十信位即是。

内凡者,正行其法而近於聖位者,如小乘四善根、大乘十住以上之位。FROM:【佛光大辭典】

## **印順導師著, 《教制教典與教學》** p.180~ p.183:

「初學佛法的人,可分作**三種類型**。因為眾生的**根性**不同,由於什麼而**學佛的動機**不同, 所入的**方便門**,即約有三種。

5 聲聞乘說有二種行;大乘也說有二種行,如《智度論》的合起來說,即有三種行人,從三門入不同:



#### 聲聞乘的信行與法行

20

25

#### **法行人**,就是智增上的。

- ◇有一種人,重在信心,不能自己去深究、決定,只要有人向他說了,就可以照著行去, 毫無懷疑。這樣的人,碰到了明師就好,否則可就糟了!
- ◇重智慧的即不然,什麼都要經自己的研究觀察,不願意人云亦云的隨著做去。這無論是 聽講或自己閱讀,都要問個 "為什麼",非經過熟思審慮,認為可信,不輕意盲從他人 與古人。前一類是**重信**的,這一類是**重智**的。

信行與法行(智增),僅是側重於信心或智力,並非有信無智或有智無信的。

一個健全的學佛者,信與智都是必須的。

#### 大乘的智增上與悲增上

- ◎大乘的智增上菩薩,即是重智的,發心重在研尋諸法的實相,也即是先重自己悟證的。
- ◎另一類**悲增上**的,對於為人服務,犧牲利他的精神特別強,有慈悲心,多作慈善及政治30 事業等。

然智增與悲增,也只是說他**先著重**而已,決非"有智無悲"或"有悲無智"的。

據實說來,健全而完善的學佛,信心,智慧,慈悲——這三樣,都要具足;如缺了其中那 一項,這就不是健全而容易發生流弊的。

#### 信題智

35 所以,如《大毘婆沙論》、《大般涅槃經》,都說:「有信無智長愚癡,有智無信長邪見」。 ◇重在信心而**缺乏智力**的,修學佛法時,又增長愚癡心,即不能分別邪正好壞,聽說什麼 就信什麼行什麼。用現代的話來說:「有信無智長迷信」。

<sup>41</sup> 印順導師,《學佛三要》p.73:「大乘中有智增上菩薩,悲增上菩薩,也只是**增上(<u>著重</u>)**而已。」

你們看:多少不是佛法的,都搬到佛法裡來了,這不是專重信心,缺乏智慧,不能分辨邪正好壞的結果嗎?專講信佛、信菩薩、信感應、信神通,久而久之,學佛而增長愚癡,也就和一般外道差不多了!

◇如專重智慧而**缺乏信心**,那就是**有智無信長邪見**。因為沒有信心,雖整年整月的研究佛法,而結果只能增加邪知邪見,到頭來,佛也不信,法也不信,簡直就沒有再可信仰的了。這在近代的青年學佛者,說起來也太多了。

## 智與悲

5

10

大乘所說的"智增"與"悲增",也是這樣。

- ◎智增上的,如過於缺乏悲心,專為自己的生死打算,那怕他口口聲聲說:我是學習大乘的,實際的行為,卻是缺乏大乘氣息的。
  即使信智具足,急求自證,結果也勢必墮於小乘。
  - ②至於**悲增上**的,如過於忽略佛法的智慧,專門講利人,有時,自己站不住,或是環境惡劣,就容易灰心,成了佛法中所說的「**敗壞菩薩**」<sup>42</sup>了。 敗壞菩薩,就是學菩薩而中途退心的。
- 15 信、智、悲,不能專重一端

學佛的根機不同,不能一律;**信、智、悲**,初學者不免畸輕畸重。但**如專重一端,就注定 的要失壞,不會成就的**。

依中國佛教的情況說,重信的人多,不肯多作利人事。

超神的佛教、慈悲的佛教,在中國的迷信中,變質得近於多神教,甚至巫教了!

其實**,信仰三寶,佛菩薩只是指導我們的善知識**而已。

了生死,證解脫;積福德,證菩提;一切非**自己努力**不可。

研究佛法,是從**智門**而入,但也要培養信心和悲心

**現在,我們來研究佛法,這是從智門而入的路徑。但也要培養信心和悲心。**時刻的記住: 三寶的功德難思議,眾生多苦**,要發心荷擔正法,救度眾生,並非單是知識邊事。**」

25

20

<sup>42 (1)《</sup>大智度論》卷 29〈1 序品〉:「菩薩有二種:一者、敗壞菩薩,二者、成就菩薩。 敗壞菩薩者,本發阿耨多羅三藐三菩提心,不遇善錄,五蓋覆心,行雜行,轉身受大富 貴,或作國王,或大鬼神王、龍王等。以本造身、口、意惡業不清淨故,不得生諸佛前 ,及天上、人中無罪處,是名為敗壞菩薩。如是人雖失菩薩心,先世因緣故,猶好布施 ;多惱眾生,劫奪非法,取財以用作福。」(CBETA, T25, no. 1509, p. 271, a28-b6)

<sup>(2)</sup> 印順導師,《成佛之道(增註本)》p.401:「修習**十信**而失敗了的,名為**敗壞菩薩**,也多數感報為國王,施行利人的善政。」